
PAGINA 1                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

ANNO XXI - N11– DICEMBRE 2025          PERIODICO DELLA COMUNITÀ ECCLESIALE DI RAVELLO  

WWW.DUOMORAVELLO.IT - WWW.INCONTRORAVELLO.COM         

Avvento e Natale 
Iniziamo un nuovo Anno liturgico, duran-
te il quale la Chiesa, ricordando i misteri 
della redenzione, «apre ai fedeli le ric-
chezze delle azioni salvifiche e dei meriti 
del suo Signore, le rende come presenti a 
tutti i tempi e permette ai fedeli di venir-
ne a contatto e di essere ripieni della gra-
zia della salvezza» (Sacrosanctum Concilium, 
n. 102). 
La memoria degli eventi che riguardano il 
Cristo, morto e risorto, ha inizio con 
l’Avvento, 
nel quale la 
liturgia ci 
educa a 
r i s copr ir e 
l ’ a t t e s a , 
vivere la 
speranza e 
c o l t i v a r e 
l’esultanza 
per la venu-
ta di Cristo 
nella storia 
e per il suo 
ritorno nel-
la Parusia: 
nel primo 
A v v e n t o 
Egli ha por-
tato a compimento le antiche promesse e 
salvato ciò che era perduto, in quello 
finale ci prenderà con sé e ci chiamerà a 
possedere il regno promesso. 
Le quattro settimane di Avvento ci inco-
raggiano anche a riconoscere la misteriosa 
presenza del Signore che squarcia i cieli 
per visitare il nostro presente e colmarlo 
del chiarore della sua luce e della fragran-
za del suo profumo. San Bernardo di 
Chiaravalle, nel Sermone V per l’Avvento 
diceva che l’Avvento «è la via attraverso 

la quale giungiamo dalla prima all’ultima: 
nella prima Cristo fu la nostra redenzio-
ne, nell’ultima si rivelerà come nostra 
vita; in questa, perché possiamo dormire 
tra le due eredità, è il nostro riposo e la 
nostra consolazione». 
Fare memoria grata dell’Avvento storico, 
scoprire con gioia quello intermedio e 
attendere vigilanti quello escatologico è 
un esercizio spirituale attraverso il quale 
possiamo prepararci a celebrare con stu-

pore e commozione il Natale del Signore 
che, svuotando sé stesso e assumendo la 
condizione di servo (cfr. Fil 2,7), si 
“abbrevia” per abitare in mezzo a noi 
(cfr. Gv 1,14). 
Le letture bibliche, i testi eucologici e i 
simboli delle celebrazioni natalizie rap-
presentano un ulteriore sostegno per co-
gliere il senso profondo dell’epifania di 
Dio che si manifesta nel mistero adorabile 
del Natale in cui «colui che è la gioia e la 
gloria degli angeli, proprio lui è diventato 

salvezza e consolazione dei miseri. Colui 
che è grande ed elevato nella sua città 
colma di gloria i cittadini, proprio lui, 
piccolo e umile in terra di esilio, colma di 
gioia gli esuli, e colui che nelle altezze dei 
cieli è la gloria del Padre è diventato sulla 
terra pace per gli uomini di buona volon-
tà» (Bernardo di Chiaravalle, Sermone IV 
per la Vigilia di Natale). 
Celebriamo  e accogliamo con gioia  
«Colui che è, che era e che vie-

ne» (Ap 1,8). 

Giuseppe Baturi 
Arcivescovo metropolita di Cagliari 

Segretario Generale della CEI 

"Il Natale del Signore:                 
fondamento del mistero di Dio 

nel mistero dell'uomo”. 
Con l'Incarnazione del Verbo, Dio non è più 
distante o separato dall'uomo: 'Onnipotente si 
incarna, il mistero della trascendenza di Dio si 
è avvicinato all'uomo, si è fatto intimo all'uo-
mo ed è veramente nell'uomo. 
Non comprenderemo mai abbastanza questo 
mistero, ma se accogliamo la venuta del Signo-
re con intensità di fede, non possiamo che vive-
re un'estasi continua. Credere in Dio è vivere 
davvero una vita che ha dimensioni infinite, 
perché ci pone dinanzi al mistero di Dio che si 
dona a noi e ci eleva a Lui. La nostra vita così 
piccola, così povera in sé, così umile, porta le 
dimensioni stesse di Dio che si è fatto uomo per 
vivere in noi. Nel suo Spirito, Egli si è unito a 
noi, perché la nostra vita diventasse la sua 
vita, affinché la sua vita diventasse la nostra. 
E noi, per il mistero del Natale del Signore, 
siamo immersi in un'estasi di adorazione e di 

lode".  
(Messaggio di Avvento 2025, S. E. Mons 
Francesco Lomanto, Arcivescovo di 
Siracusa) 

 



PAGINA 2                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

 Il significato spirituale del Natale:  
gioia, speranza e condivisione 

In occasione del Santo Natale, desidero 
condividere con voi alcune riflessioni su 
questa festa così speciale. Il Natale è un 
momento di grande gioia e speranza, in 
cui celebriamo la nascita di Gesù, il nostro 
Salvatore [1]. Papa Paolo VI ci ricorda che 
per celebrare adeguatamente il Natale, 
dobbiamo rivivere ciò che è accaduto nella 
meravigliosa notte di Betlemme e rinnova-
re i sentimenti e gli atti che hanno compo-
sto quella sublime scena evangelica [2]. È 
fondamentale preservare e custodire l’au-
tenticità religiosa del Natale [3]. 
Il Natale ci invita a riflettere sulla grazia 
dell’incontro con Cristo e a rinnovare la 
nostra fede [2]. È un momento in cui sia-
mo chiamati a portare speranza nel mon-
do, annunciando con parole e con il testi-
monianza della nostra vita che Gesù, la 
nostra pace, è nato [^1]. Papa Giovanni 
Paolo II ci esorta a prepararci con gioia per 
il Natale e a invocare su di noi la pace e 
l’amore di Gesù Cristo [4]. 
Durante il Natale, è tradizione allestire il 
presepe nelle nostre case, un simbolo che 
conosciamo bene i dettagli narrati nel 

Vangelo [2]. Il presepe ci ricorda l’umiltà 
e la semplicità con cui Gesù è nato, e ci 
invita a riflettere sulla grande e lieta noti-
zia portata dagli angeli ai pastori: “È nato il 
Salvatore” [2]. Questa annunciazione ci 
riempie di gioia e ci spinge a glorificare 
Dio nel più alto dei cieli [2]. 
Infine, il Natale è un momento di luce e 
speranza. Papa Paolo VI ci ricorda che il 
Natale illumina la nostra visione del mon-
do e ci offre una chiave esplicativa della 
nostra vita e dell’universo [5]. È un miste-
ro luminoso che ci avvolge e ci affascina, 
portando conforto e speranza a tutti [5]. 
In conclusione, il Natale è una festa di 
grande significato spirituale, in cui cele-
briamo la nascita di Gesù e riflettiamo 
sulla grazia dell’incontro con Lui. È un 
momento di gioia, speranza e condivisio-
ne, in cui possiamo mostrare amore verso 
gli altri e donare il nostro tempo e le no-
stre attenzioni.  
Nella tradizione cristiana, il Natale celebra 
la nascita di Gesù a Betlemme da Maria. Il 
racconto è pervenuto attraverso i vangeli 
secondo Luca e Matteo, che narrano l'an-

nuncio dell'angelo Gabriele, la deposizio-
ne nella mangiatoia, l'adorazione dei pa-
stori, la visita dei magi. 
Qual è il significato spirituale del 
Natale? 
È un mistero luminoso che ci avvolge e ci 
affascina, portando conforto e speranza a 
tutti [5]. In conclusione, il Natale è una 
festa di grande significato spirituale, in 
cui celebriamo la nascita di Gesù e riflet-
tiamo sulla grazia dell'incontro con Lui. 
Che cos'è il Natale per noi? 
Cos'è il Natale? È il momento in cui cele-
briamo il dono che il nostro Padre celeste 
ha fatto ad ognuno di noi: la nascita del 
Suo Figliolo Gesù Cristo. Possiamo ringra-
ziarLo per questo dono dimostrando con 
l'esempio che Lo seguiremo per sempre. 
Il presidente David O. McKay (1873–
1970) lo ha detto in modo piuttosto sem-
plice: “Lo spirito del Natale è lo spirito di 
Cristo, che fa risplendere il nostro cuore 
pieno di amore fraterno e di amicizia e ci 
spinge a compiere buone azioni verso il 
prossimo”. Che il Natale porti pace e be-

nedizioni a tutti voi! Buon Natale! 



PAGINA 3                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

Nota dottrinale “Mater Populi fidelis” 
sulla figura di Maria Santissima 

«Mater Populi fidelis» è il titolo della No-
ta dottrinale pubblicata oggi, martedì 4 
novembre, dal Dicastero per la Dottrina 
della fede. Firmata dal prefetto, il cardina-
le Víctor Manuel Fernández, e dal segreta-
rio per la sezione dottrinale, monsignor 
Armando Matteo, la Nota è stata approva-
ta dal Papa lo scorso 7 ottobre. 
È il frutto di un lungo e articolato lavoro 
collegiale. Si tratta di un documento dot-
trinale sulla devozione mariana, incentrato 
sulla figura di Maria che è associata 
all’opera di Cristo come Madre dei 
credenti. La Nota fornisce un signifi-
cativo fondamento biblico per la devo-
zione verso Maria, oltre a raccogliere 
vari contributi dei Padri, dei Dottori 
della Chiesa, degli elementi della tra-
dizione orientale e del pensiero degli 
ultimi Pontefici. 
In questo quadro positivo, il testo 
dottrinale analizza un certo numero di 
titoli mariani valorizzandone alcuni, e 
mettendo invece in guardia dall’uso di 
altri. Titoli quali Madre dei credenti, 
Madre spirituale, Madre del popolo 
fedele, sono particolarmente apprez-
zati dalla Nota. Mentre invece il titolo 
di Corredentrice si considera inappro-
priato e sconveniente. Il titolo 
di Mediatrice è considerato inaccetta-
bile quando assume un significato che 
è esclusivo di Gesù Cristo, ma è consi-
derato prezioso se esprime una media-
zione inclusiva e partecipata, che glo-
rifica la potenza di Cristo. I titoli di Madre 
della grazia e Mediatrice di tutte le gra-
zie sono considerati accettabili in alcuni 
sensi molto precisi, ma viene offerta una 
spiegazione particolarmente ampia dei 
significati che possono presentare dei ri-
schi. In sostanza, la Nota ribadisce la dot-
trina cattolica che ha sempre messo bene 
in luce come tutto in Maria sia indirizzato 
alla centralità di Cristo e alla sua azione di 
salvifica. Per questo, anche se alcuni titoli 
mariani possono essere spiegati attraverso 
una corretta esegesi, si ritiene preferibile 
evitarli. 
Nella presentazione, il cardinale Fernán-
dez valorizza la devozione popolare, ma 
mette in guardia da gruppi, pubblicazioni 

che propongono un determinato sviluppo 
dogmatico e sollevano dubbi tra i fedeli 
anche attraverso i social media. Il proble-
ma principale, nell’interpretazione di que-
sti titoli applicati alla Madonna, riguarda il 
modo di intendere la associazione di Maria 
nell’opera della redenzione di Cristo (3). 
Corredentrice 
A proposito del titolo “Corredentrice” la 
Nota ricorda che alcuni Papi «hanno im-
piegato questo titolo senza soffermarsi a 

spiegarlo. Generalmente, lo hanno pre-
sentato in relazione alla maternità divina e 
in riferimento all’unione di Maria con 
Cristo accanto alla Croce redentrice». Il 
Concilio Vaticano II aveva deciso di non 
usare questo titolo «per ragioni dogmati-
che, pastorali ed ecumeniche». San Gio-
vanni Paolo II «lo utilizzò, almeno in sette 
occasioni, collegandolo soprattutto al va-
lore salvifico del nostro dolore offerto 
accanto a quello di Cristo, a cui si unisce 
Maria soprattutto sotto la Croce» (18). 
Il documento cita una discussione interna 
all’allora Congregazione per la Dottrina 
della fede che nel febbraio 1996 aveva 
riflettuto sulla richiesta di proclamare un 
nuovo dogma su Maria “Corredentrice o 

Mediatrice di tutte le grazie”. Il parere di 
Ratzinger era contrario: «Il significato 
preciso dei titoli non è chiaro e la dottrina 
ivi contenuta non è matura… Ancora non 
si vede in modo chiaro come la dottrina 
espressa nei titoli sia presente nella Scrit-
tura e nella tradizione apostolica». Succes-
sivamente, nel 2002, il futuro Benedetto 
XVI si era espresso anche pubblicamente 
allo stesso modo: «La formula 
“Corredentrice” si allontana troppo dal 

linguaggio della Scrittura e della patri-
stica e quindi causa malintesi... Tutto 
viene da Lui, come affermano soprat-
tutto le Lettere agli Efesini e ai Colos-
sesi. Maria è ciò che è grazie a Lui. Il 
termine “Corredentrice” ne oscurereb-
be l’origine». Il cardinale Ratzinger, 
chiarisce la Nota, non negava che vi 
fossero buone intenzioni e aspetti pre-
ziosi nella proposta di utilizzare questo 
titolo, ma sosteneva che era «una ter-
minologia sbagliata» (19). 
Papa Francesco ha espresso almeno tre 
volte la sua posizione chiaramente con-
traria all’uso del titolo 
“Corredentrice”. Il documento dottri-
nale a questo proposito conclude: «È 
sempre inappropriato usare il titolo 
di Corredentriceper definire la coope-
razione di Maria. Questo titolo rischia 
di oscurare l’unica mediazione salvifica 
di Cristo e, pertanto, può generare 
confusione e squilibrio nell’armonia 
delle verità della fede cristiana... 

Quando un’espressione richiede numerose 
e continue spiegazioni, per evitare che si 
allontani dal significato corretto, non ser-
ve alla fede del Popolo di Dio e diven-
ta sconveniente» (22). 
Mediatrice 
La Nota sottolinea che l’espressione bibli-
ca riferita alla mediazione esclusiva di Cri-
sto «è perentoria». Cristo è l’unico Me-
diatore (24). D’altra parte si sottolinea 
«l’uso assai comune del termine 
“mediazione” nei più diversi ambiti della 
vita sociale, dove viene inteso semplice-
mente come cooperazione, assistenza, 
intercessione. Di conseguenza, esso viene 
inevitabilmente applicato a Maria in senso 
subordinato e non pretende in alcun modo 



PAGINA 4                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

di aggiungere alcuna efficacia o potenza 
all’unica mediazione di Gesù Cri-
sto» (25). Inoltre — riconosce il docu-
mento — «è evidente che vi è stata una 
reale mediazione di Maria per rendere 
possibile la vera Incarnazione del Figlio di 
Dio nella nostra umanità» (26). 
Madre dei credenti e Mediatrice di 
tutte le grazie 
La funzione materna di Maria «in nessun 
modo oscura o diminuisce» l’unica media-
zione di Cristo, «ma ne mostra l’effica-
cia». Così intesa, «la maternità di Maria 
non pretende indebolire l’adorazione 
unica che si deve solo a Cristo, bensì sti-
molarla». Bisogna quindi evitare, afferma 
la Nota, «titoli ed espressioni riferiti a 
Maria che la presentino come una specie 
di “parafulmine” di fronte alla giustizia del 
Signore, come se Maria fosse un’alternati-
va necessaria all’insufficiente misericordia 
di Dio» (37, b). Il titolo di “Madre dei 
credenti” ci permette di parlare di 
«un’azione di Maria anche in relazione 
alla nostra vita di grazia» (45). 
Bisogna però fare attenzione a espressioni 
che possono trasmettere «contenuti, me-
no accettabili» (45). Il cardinale Ratzinger 
aveva spiegato che il titolo di Maria me-
diatrice di tutte le grazie non era chiara-
mente fondato sulla divina Rivelazione, e 
«in linea con questa convinzione — spie-
ga il documento — possiamo riconoscere 
le difficoltà che comporta sia nella rifles-
sione teologica, sia nella spiritualità» (45). 
Infatti «nessuna persona umana, nemme-
no gli Apostoli o la Santissima Vergine, 
può agire come dispensatore universale 
della grazia. Solo Dio può donare la grazia 
e lo fa per mezzo dell’umanità di Cri-
sto» (53). Titoli, come quello 
di Mediatrice di tutte le grazie hanno per-
tanto «dei limiti che non facilitano la cor-
retta comprensione del ruolo unico di 
Maria. Difatti, lei, che è la prima redenta, 
non può essere stata mediatrice della gra-
zia da lei stessa ricevuta» (67). Tuttavia, 
riconosce infine il documento, 
«l’espressione “grazie”, riferita al sostegno 
materno di Maria nei diversi momenti 
della vita, può avere un significato accet-
tabile». Il plurale esprime infatti «tutto 
l’aiuto, anche materiale, che il Signore 
può donarci ascoltando l’intercessione 

della Madre» (68). 

Fonte: Dicastero per la dottrina 
della fede 

Il Dicastero per la dottrina della fede ha 
reso pubblico il 4 novembre 2025 la Nota 
dottrinale «Mater Populi Fidelis» (cf. 
qui su SettimanaNews), dedicata ad alcuni 
titoli mariani legati alla cooperazione di 
Maria nell’opera della salvezza. Il testo, 
firmato dal papa, ha valore magisteriale e 
conclude un lungo percorso di studio, 
sviluppato per decenni all’interno del 
Dicastero fin dai tempi del card. Ratzin-
ger. 
Il documento affronta in particolare il 
tema delicato dei titoli mariani, in parti-
colare quelli che hanno generato discus-
sioni e confusione nei fedeli, come ad 
esempio «Corredentrice» e 
«Comediatrice». Negli ultimi decenni, 
infatti, sono sorti diversi gruppi, movi-
menti e pubblicazioni che, spinti da un 
autentico amore per Maria, hanno propo-
sto nuovi titoli o hanno amplificato quelli 
già esistenti, soprattutto attraverso il 
web. Tali iniziative, però, pur animate da 
buona fede, rischiano talvolta di alterare 
l’equilibrio dei misteri cristiani o di intro-
durre un linguaggio non sufficientemente 
radicato nella Scrittura e nella Tradizione. 
Per questo la Nota dottrinale ritiene ne-
cessario un chiarimento autorevole. 
Il Dicastero sottolinea che l’uso di questi 
titoli deve sempre essere interpretato alla 
luce della Parola di Dio, che afferma con 
forza l’unicità assoluta della mediazione 
salvifica di Cristo. Due testi biblici, indi-

cati come 
imprescindi-
bili e da 
leggersi 
“sine glos-
sa” (cioè 
senza atte-
nuarli o 
reinterpre-
tarli in mo-
do da svuo-
tarli), sono 
posti come 
fondamento 
di ogni ri-
flessione: 
«In nessun 
altro c’è 

salvezza; non vi è infatti, sotto il cielo, 
altro nome dato agli uomini nel quale è 
stabilito che noi siamo salvati» (At 4,12), 
e «Uno solo è il mediatore fra Dio e gli 
uomini, l’uomo Cristo Gesù, che ha dato 
sé stesso in riscatto per tutti» (1Tm 2,5-
6). La Chiesa custodisce con assoluta fer-
mezza questa verità centrale: solo Cristo 
salva, solo Cristo è mediatore in senso 
proprio e pieno, perché solo in Lui l’uma-
nità è unita ipostaticamente al Figlio eter-
no. La sua posizione è unica e irripetibile, 
e le conseguenze che derivano da questo 
mistero non possono essere attribuite ad 
alcun’altra creatura, nemmeno a Maria. 
Allo stesso tempo, la Nota chiarisce che 
l’unicità della mediazione di Cristo non 
impedisce che ci siano forme subordinate 
e partecipate di cooperazione: Cristo stes-
so, nella libertà del suo amore, coinvolge 
Maria in modo del tutto singolare e coin-
volge anche la Chiesa e i credenti. Tutta-
via, la partecipazione di Maria non va 
intesa come una mediazione parallela, 
autonoma o aggiuntiva, ma come una 
collaborazione che dipende totalmente da 
Cristo e rimanda sempre a Lui. In questo 
senso il documento invita a usare con 
prudenza titoli come «Corredentrice», 
che in alcuni contesti sono stati caricati di 
significati impropri o ambigui; tali titoli, 
se non spiegati con cura, rischiano infatti 
di offuscare la centralità di Cristo o di 
disorientare i fedeli. 

La “co-redenzione”: di Maria 
perché di tutti 

https://www.settimananews.it/teologia/maria-opera-della-salvezza/


PAGINA 5                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

L’attuale discussione teologica sui titoli 
mariani di co-redentrice e co-mediatrice — 
spesso ridotta al dicotomico «sì o no» — 
costituisce un ambito di riflessione com-
plesso, che merita di essere ricondotto 
entro una prospettiva più ampia e sistema-
ticamente fondata.In genere, il dibattito 
rischia di rimanere intrappolato in un con-
fronto terminologico, senza interrogarsi 
sul quadro teologico che rende possibile o 
problematico tale titolo. 
Se, invece, si adottasse una visione più 
estesa, nella quale l’unico Dio abilita le 
sue creature a partecipare in modo reale, 
sebbene derivato e analogico, alla sua azio-
ne salvifica, il problema stesso apparirebbe 
sotto una luce diversa: non si tratterebbe 
più di decidere se Maria “toglie qualcosa” a 
Cristo, bensì di comprendere come Cristo 
stesso renda possibili forme partecipate di 
cooperazione. 
La rivelazione cristiana afferma senza equi-
voci che «in nessun altro c’è salvez-
za» (At 4,12) e che vi è «un solo me-
diatore fra Dio e gli uomini, l’uomo 
Cristo Gesù» (1Tm 2,5–6). La Chiesa 
confessa come verità di fede che l’unico 
evento salvifico — l’incarnazione, la mor-
te e la risurrezione del Figlio — è com-
piuto una volta per tutte e costituisce l’as-
se portante dell’intera economia salvifica. 
Chiediamoci. Chi è il soggetto della 
redenzione e della mediazione. La risposta 
è unica. Il Cristo, cioè il Verbo, quindi 
Dio. 
Con quale strumento avviene questa 
redenzione e mediazione? La risposta è 
unica: l’umanità di Cristo, l’umanità del 
Verbo (il Verbo incarnato), l’umanità di 
Dio. Dunque, è attraverso l’umanità del 
Verbo che avviene la redenzione. Non 
è solo l’umanità di Gesù di Nazaret, ma in 
virtù del fatto che nessuna creatura è isola-
ta dalle altre, l’umanità di Gesù è indisso-
lubilmente correlata a quella di tutte le 
creature. 
Come ben esprime Massimo il Confesso-
re, i logoi delle creature sono tutt’uno con 
il Logos di Dio. È un’identità ontologica. 
Ne consegue che la redenzione avviene 
attraverso l’umanità di tutti, attraverso 
i logoi delle creature che sussistono nel 
Verbo incarnato. La redenzione avviene 
attraverso la logica incarnata (cosmo) del 
Verbo. 
L’unicità di Cristo (o Verbo) non è esclu-
siva. Come ricorda il Concilio Vaticano II, 

l’unica mediazione del Redentore «non 
esclude, ma suscita nelle creature 
una varia cooperazione» (Lumen gen-
tium 62). Questa cooperazione deriva dalla 
stessa intenzione creatrice di Dio, che la 
Scrittura descrive così: «Egli ha creato 
tutte le cose perché esistano; le 
creature del mondo sono portatrici 
di salvezza» (Sap 1,14). In questa luce, 
la mediazione partecipata non è un’ag-
giunta posteriore, ma un tratto inscritto 
nel progetto originario della creazione. 
Analogamente, il Concilio insegna che lo 
Spirito Santo offre a tutti la possibi-
lità di essere associati, «nel modo 
che Dio conosce», al mistero pa-
squale (Gaudium et spes, 22). 
La tradizione teologica ha sempre ricono-
sciuto la possibilità di mediazioni subordi-
nate, strumentali e partecipate, purché 
radicate e normate dalla mediazione di 
Cristo, e non intese come «parallele» o 
«complementari», come precisa Giovanni 
Paolo II (Redemptoris missio, n. 5). Il rifiuto 
riguarda, piuttosto, ogni teoria che ipotiz-
zasse canali salvifici autonomi rispetto 
all’unico Mistero di Cristo (Dominus Iesus, 
n. 14). 
Dentro questo quadro emerge il senso del 
titolo mariano di corredentrice: non un’ag-
giunta all’opera di Cristo, ma la rivelazio-
ne che la cooperazione di Maria è intima-
mente connessa con la mediazione del 
Figlio. Maria è allora l’icona e il paradig-
ma di ciò che ogni creatura è chiamata a 
vivere: accogliere, partecipare e trasmet-
tere l’opera salvifica di Dio. Proprio per-
ché «portatrici di salvezza» (cf. Sap 1,14) 
secondo il disegno originario, le creature 
trovano in Maria la realizzazione più alta 
della loro vocazione relazionale. 
Questa visione teologica si armonizza con 
una prospettiva filosofica che interpreta la 
redenzione non come una sequenza di 
causa (il Mediatore, il Redentore) ed ef-
fetti (i salvati), ma come un processo uni-
tario di liberazione. Redenzione è lo scio-
glimento di ciò che rende la creatura ripie-
gata su sé stessa (in se ipsa incurvata). In 
questa lettura, si è redenti quando si è 
liberati dall’ego e restituiti alla relazione. 
Il soggetto della redenzione è Dio, il Dio 
«uni-cum» che attiva la propria divinità 
nel rendere le creature partecipi dell’azio-
ne creatrice. Gesù, Maria e tutte le crea-
ture sperimentano, in modi diversi, questa 
dinamica di «s-legamento»: ciò che avvie-

ne in Maria per pienezza di accoglienza, 
avviene in ogni creatura come partecipa-
zione graduale e sempre sostenuta dalla 
grazia. In tale orizzonte, ogni atto autenti-
camente orientato al bene — anche il 
semplice offrire un bicchiere d’acqua — 
diventa una forma di mediazione salvifica: 
non nel senso di sostituire Cristo, ma co-
me partecipazione all’unica opera di ricon-
ciliazione. L’essere umano diviene reden-
tore dell’altro quando rompe la chiusura 
del proprio io e si dispone nel «con»: con 
Dio, con l’altro, con il creato. Analoga-
mente, ciascuno sperimenta la redenzione 
quando si lascia amare, aiutare o trasfor-
mare dal bene ricevuto. In questo senso, la 
redenzione non è un atto esclusivo, ma 
una dinamica cooperativa che coinvolge la 
totalità del cosmo, e che si radica precisa-
mente nel progetto creatore in cui «le 
creature del mondo sono portatrici di sal-
vezza». 
Ne deriva un principio teologico fonda-
mentale: Dio ha reso le creature incorag-
giate, abilitate e persino strutturate per 
essere mediatrici della sua salvezza. Per 
questo si può dire — senza contraddire la 
fede nella mediazione unica di Cristo — 
che anche figure di altre tradizioni religio-

se, come Gautama Siddhārtha o Lao-Tzu, 
possano contenere elementi autenticamen-
te positivi, suscettibili di essere compresi, 
nel modo che Dio conosce, come pedago-
gie interiori capaci di preparare il cuore 
umano alla verità definitiva. Tali elementi 
non costituiscono vie parallele indipen-
denti, ma frammenti di bene che trovano 
senso pieno solo in riferimento all’unico 
Mistero di Cristo. 
Alla luce di tutto ciò, affermare «viva la 
corredentrice» significa riconoscere in Maria 
la forma più alta e trasparente della coope-
razione umana all’opera di Dio; ma si può 
dire anche «viva ognuno di noi corredentore», 
nella misura in cui ciascuno partecipa 
all’unico mistero cristico (cf. il “cristico” 
di Teilhard de Chardin) che abbraccia co-
se, uomini e ogni manifestazione dell’ane-
lito religioso umano. Non per equiparare 
tutto, ma per riconoscere che la grazia di 
Dio, unica nella fonte, è multiforme nella 
partecipazione, e che la creazione stessa, 
secondo la Scrittura, è stata voluta come 

realtà portatrice di salvezza. 

Paolo Gamberini 
Fonte: Settimana News 



PAGINA 6                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

«Cristo nostra speranza»   

«Il nostro tempo, segnato da tante croci, invoca 
l’alba della speranza pasquale», perché il Ri-
sorto è «la stella polare verso cui indirizzare la 
nostra vita di apparente caos». Lo ha detto 
Leone XIV all’udienza generale di mercoledì 5 
novembre, in piazza San Pietro. Proseguendo il 
ciclo di riflessioni inaugurato dal predecessore 
Francesco sul tema giubilare «Cristo nostra 
speranza», il Papa si è soffermato ancora sulla 
Risurrezione, e in particolare su come la Pasqua 
dia speranza alla vita quotidiana. Ecco la cate-
chesi del Pontefice. 
Cari fratelli e sorelle, 
buongiorno! 
E benvenuti tutti. 
La Pasqua di Gesù è un evento che non 
appartiene a un lontano passato, ormai 
sedimentato nella tradizione come tanti 
altri episodi della storia umana. La Chiesa 
ci insegna a fare memoria attualizzante 
della Risurrezione ogni anno nella dome-
nica di Pasqua e ogni giorno nella celebra-
zione eucaristica, durante la quale si rea-
lizza nel modo più pieno la promessa del 
Signore risorto: «Ecco, io sono con voi 
tutti i giorni, fino alla fine del mon-
do» (Mt 28, 20). 
Per questo il mistero pasquale costituisce 
il cardine della vita del cristiano, attorno a 
cui ruotano tutti gli altri eventi. Possiamo 
dire allora, senza alcun irenismo o senti-
mentalismo, che ogni giorno è Pasqua. In 
che modo? 
Sperimentiamo ora per ora tante esperien-
ze diverse: dolore, sofferenza, tristezza, 
intrecciate con gioia, stupore, serenità. 
Ma attraverso ogni situazione il cuore 

umano brama la pienezza, una felicità pro-
fonda. Una grande filosofa del Novecento, 
Santa Teresa Benedetta della Croce, al 
secolo Edith Stein, che ha tanto scavato 
nel mistero della persona umana, ci ricor-
da questo dinamismo di costante ricerca 
del compimento. «L’essere umano — ella 
scrive — anela sempre ad avere di nuovo 
in dono l’essere, per poter attingere ciò 
che l’attimo gli dà e al tempo stesso gli 
toglie» (Essere finito ed Essere eterno. Per una 
elevazione al senso dell’essere, Roma 1998, 
387). Siamo immersi nel limite, ma siamo 
anche protesi a superarlo. 
L’annuncio pasquale è la notizia più bella, 
gioiosa e sconvolgente che sia mai risuona-
ta nel corso della storia. Essa è il 
“Vangelo” per eccellenza, che attesta la 
vittoria dell’amore sul peccato e della vita 
sulla morte, e per questo è l’unica in gra-
do di saziare la domanda di senso che in-
quieta la nostra mente e il nostro cuore. 
L’essere umano è animato da un movi-
mento interiore, proteso verso un oltre 
che costantemente lo attrae. Nessuna real-
tà contingente lo soddisfa. Tendiamo 
all’infinito e all’eterno. Ciò contrasta con 
l’esperienza della morte, anticipata dalle 
sofferenze, dalle perdite, dai fallimenti. 
Dalla morte «nullu homo vivente po 
skampare», canta San Francesco 
(cfr. Cantico di frate sole). 
Tutto cambia grazie a quel mattino in cui 
le donne, recatesi al sepolcro per ungere il 
corpo del Signore, lo trovarono vuoto. La 
domanda rivolta dai Magi giunti dall’o-
riente a Gerusalemme: «Dov’è colui che è 

nato, il re dei Giudei?» (Mt 2, 1-2), 
trova la sua risposta definitiva nelle 
parole del misterioso giovane vestito di 
bianco che parla alle donne nell’alba 
pasquale: «Voi cercate Gesù Nazareno, 
il crocifisso. Non è qui. È risuscita-
to» (Mc 16, 6). 
Da quel mattino fino a oggi, ogni gior-
no, Gesù avrà anche questo titolo: il 
Vivente, come Lui stesso si presenta 
nell’Apocalisse: «Io sono il Primo e l’Ul-
timo, e il Vivente. Ero morto, ma ora 
vivo per sempre» (Ap 1, 17-18). E in 
Lui noi abbiamo la sicurezza di poter 
trovare sempre la stella polare verso 

cui indirizzare la nostra vita di apparente 
caos, segnata da fatti che spesso ci appaio-
no confusi, inaccettabili, incomprensibili: 
il male, nelle sue molteplici sfaccettature, 
la sofferenza, la morte, eventi che riguar-
dano tutti e ciascuno. Meditando il miste-
ro della Risurrezione, troviamo risposta 
alla nostra sete di significato. 
Davanti alla nostra umanità fragile, l’an-
nuncio pasquale si fa cura e guarigione, 
alimenta la speranza di fronte alle sfide 
spaventose che la vita ci mette davanti 
ogni giorno a livello personale e planeta-
rio. Nella prospettiva della Pasqua, la Via 
Crucis si trasfigura in Via Lucis. Abbiamo 
bisogno di assaporare e meditare la gioia 
dopo il dolore, di ri-attraversare nella 
nuova luce tutte le tappe che hanno prece-
duto la Risurrezione. 
La Pasqua non elimina la croce, ma la vin-
ce nel duello prodigioso che ha cambiato 
la storia umana. Anche il nostro tempo, 
segnato da tante croci, invoca l’alba della 
speranza pasquale. La Risurrezione di Cri-
sto non è un’idea, una teoria, ma l’Avve-
nimento che sta a fondamento della fede. 
Egli, il Risorto, mediante lo Spirito Santo 
continua a ricordarcelo, perché possiamo 
essere suoi testimoni anche dove la storia 
umana non vede luce all’orizzonte. La 
speranza pasquale non delude. Credere 
veramente nella Pasqua attraverso il cam-
mino quotidiano significa rivoluzionare la 
nostra vita, essere trasformati per trasfor-
mare il mondo con la forza mite e corag-

giosa della speranza cristiana.  



PAGINA 7                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

Una nuova armonia con il creato 
oltre le tante lacerazioni 

Leone XIV nella catechesi del 19 novembre 
prosegue le riflessioni giubilari sul tema 
«Cristo nostra speranza», spiegando il legame 
tra spiritualità pasquale ed ecologia. 
Stiamo riflettendo, in questo Anno giubi-
lare dedicato alla speranza, sul rapporto 
fra la Risurrezione di Cristo e le sfide del 
mondo attuale, ossia le nostre sfide. Tal-
volta anche a noi Gesù, il Vivente, vuole 
chiedere: «Perché piangi? Chi cerchi?». 
Le sfide, infatti, non si possono affrontare 
da soli e le lacrime sono un dono di vita 
quando purificano 
i nostri occhi e 
liberano il nostro 
sguardo. 
L’evangelista Gio-
vanni suggerisce 
alla nostra atten-
zione un dettaglio 
che non troviamo 
negli altri Vangeli: 
piangendo vicino 
alla tomba vuota, 
la Maddalena non 
riconobbe subito 
Gesù risorto, ma 
pensò che fosse il 
custode del giardino. In effetti, già nar-
rando la sepoltura di Gesù, al tramonto 
del venerdì santo, il testo era molto pre-
ciso: «Ora, nel luogo dove era stato cro-
cifisso, vi era un giardino e nel giardino 
un sepolcro nuovo, nel quale nessuno era 
stato ancora posto. Là dunque, poiché era 
il giorno della Parasceve dei Giudei e 
dato che il sepolcro era vicino, posero 
Gesù» (Gv 19, 40-41). 
Termina così, nella pace del sabato e nel-
la bellezza di un giardino, la drammatica 
lotta fra tenebre e luce scatenatasi col 
tradimento, l’arresto, l’abbandono, la 
condanna, l’umiliazione e l’uccisione del 
Figlio, che «avendo amato i suoi che era-
no nel mondo, li amò fino alla fi-
ne» (Gv 13, 1). Coltivare e custodire il 
giardino è il compito originario 
(cfr. Gen 2, 15) che Gesù ha portato a 
compimento. La sua ultima parola sulla 
croce — «È compiuto» (Gv 19, 30) — 

invita ciascuno a ritrovare lo stesso com-
pito, il suo compito. Per questo, «chinato 
il capo, consegnò lo spirito» (v. 30). 
Cari fratelli e sorelle, Maria Maddalena, 
allora, non sbagliò del tutto, credendo di 
incontrare il custode del giardino! Dove-
va, in effetti, riascoltare il proprio nome 
e comprendere il proprio compito 
dall’Uomo nuovo, quello che in un altro 
testo giovanneo dice: «Ecco, io faccio 
nuove tutte le cose» (Ap 21, 5). Papa 
Francesco, con l’Enciclica Laudato si’, ci 

ha indicato l’estrema necessità di uno 
sguardo contemplativo: se non è custode 
del giardino, l’essere umano ne diventa 
devastatore. La speranza cristiana, dun-
que, risponde alle sfide cui oggi l’intera 
umanità è esposta sostando nel giardino 
in cui il Crocifisso è stato deposto come 
un seme, per risorgere e portare molto 
frutto. 
Il Paradiso non è perduto, ma ritrovato. 
La morte e la risurrezione di Gesù, così, 
sono fondamento di una spiritualità 
dell’ecologia integrale, fuori dalla quale 
le parole della fede restano senza presa 
sulla realtà e le parole delle scienze ri-
mangono fuori dal cuore. «La cultura 
ecologica non si può ridurre a una serie di 
risposte urgenti e parziali ai problemi che 
si presentano riguardo al degrado am-
bientale, all’esaurimento delle riserve 
naturali e all’inquinamento. Dovrebbe 
essere uno sguardo diverso, un pensiero, 

una politica, un programma educativo, 
uno stile di vita e una spiritualità che dia-
no forma ad una resistenza» (Laudato si’, 
111). 
Per questo, parliamo di 
una conversione ecologica, che i cristiani 
non possono separare da quell’inversione 
di rotta che seguire Gesù richiede loro. 
Ne è segno il voltarsi di Maria, in quel 
mattino di Pasqua: solo di conversione in 
conversione passiamo da questa valle di 
lacrime alla Gerusalemme nuova. Tale 

passaggio, che inizia nel 
cuore ed è spirituale, 
modifica la storia, ci im-
pegna pubblicamente, 
attiva solidarietà che fin 
d’ora proteggono perso-
ne e creature dalle brame 
dei lupi, nel nome e in 
forza dell’Agnello Pasto-
re. 
Così, i figli e le figlie del-
la Chiesa possono oggi 
incontrare milioni di gio-
vani e di altri uomini e 
donne di buona volontà 
che hanno ascoltato il 

grido dei poveri e della terra lasciandose-
ne toccare il cuore. Sono molte anche le 
persone che desiderano, attraverso un più 
diretto rapporto col creato, una nuova 
armonia che le porti oltre tante lacerazio-
ni. D’altra parte, ancora «i cieli narrano 
la gloria di Dio, l’opera delle sue mani 
annuncia il firmamento. Il giorno al gior-
no ne affida il racconto e la notte alla 
notte ne trasmette notizia. Senza linguag-
gio, senza parole, senza che si oda la loro 
voce, per tutta la terra si diffonde il loro 
annuncio e ai confini del mondo il loro 
messaggio» (Sal 18, 1-4). 
Lo Spirito ci dia la capacità di ascoltare la 
voce di chi non ha voce. Vedremo, allo-
ra, ciò che ancora gli occhi non vedono: 
quel giardino, o Paradiso, cui andiamo 
incontro soltanto accogliendo e portando 
a compimento ciascuno il proprio compi-

to. 



PAGINA 8                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

L'incontro di papa Leone XIV                                      
con i vescovi italiani ad Assisi  

Nella mattina di giovedì 20 novembre, Leone 
XIV si è recato ad Assisi per incontrare i vescovi 
partecipanti all’Assemblea generale della Con-
ferenza episcopale italiana. L’elicottero con il 
Papa a bordo è atterrato allo stadio Migaghelli 
di Santa Maria degli Angeli, dopodiché il Pon-
tefice ha raggiunto in automobile la basilica di 
San Francesco per una preghiera privata da-
vanti alla tomba del Poverello. Quindi il Papa 
si è diretto verso la basilica di Santa Maria 
degli Angeli dove, dopo il saluto rivoltogli dal 
cardinale Matteo Zuppi, presidente della Cei, 
ha pronunciato il discorso che pubblichiamo di 
seguito. 
Carissimi fratelli nell’episcopato, buon-
giorno! 
Ringrazio vivamente il Cardinale Presi-
dente per le parole di saluto che mi ha 
rivolto e per l’invito a essere con 
voi oggi per concludere 
l’81a Assemblea Generale. E 
sono contento di questa mia pri-
ma sosta, seppur brevissima, ad 
Assisi, luogo altamente significa-
tivo per il messaggio di fede, 
fraternità e pace che trasmette, 
di cui il mondo ha urgente biso-
gno. 
Qui San Francesco ricevette dal 
Signore la rivelazione di dover 
«vivere secondo la forma del santo Vange-
lo» (2 Test 14: FF 116). Il Cristo, infatti, 
«che era ricco sopra ogni altra cosa, volle 
scegliere in questo mondo, insieme alla 
beatissima Vergine, sua madre, la pover-
tà» (2 Lf 5: FF 182). 
Guardare a Gesù è la prima cosa a cui 
anche noi siamo chiamati. La ragione del 
nostro essere qui, infatti, è la fede in Lui, 
crocifisso e risorto. Come vi dicevo in 
giugno: in questo tempo abbiamo più che 
mai bisogno «di porre Gesù Cristo al cen-
tro e, sulla strada indicata da Evangelii 
gaudium, aiutare le persone a vivere una 
relazione personale con Lui, per scoprire 
la gioia del Vangelo. In un tempo di gran-
de frammentarietà è necessario tornare 
alle fondamenta della nostra fede, 
al kerygma» (Discorso ai Vescovi della Confe-
renza Episcopale Italiana, 17 giugno 2025). 
E questo vale prima di tutto per noi: ri-
partire dall’atto di fede che ci fa ricono-

scere in Cristo il Salvatore e che si declina 
in tutti gli ambiti della vita quotidiana. 
Tenere lo sguardo sul Volto di Gesù ci 
rende capaci di guardare i volti dei fratel-
li. È il suo amore che ci spinge verso di 
loro (cfr. 2 Cor 5,14). E la fede in Lui, 
nostra pace (cfr. Ef 2, 14), ci chiede di 
offrire a tutti il dono della sua pace. Vivia-
mo un tempo segnato da fratture, nei 
contesti nazionali e internazionali: si dif-
fondono spesso messaggi e linguaggi into-
nati a ostilità e violenza; la corsa all’effi-
cienza lascia indietro i più fragili; l’onni-
potenza tecnologica comprime la libertà; 
la solitudine consuma la speranza, mentre 
numerose incertezze pesano come inco-
gnite sul nostro futuro. Eppure, la Parola 
e lo Spirito ci esortano ancora ad essere 

artigiani di amicizia, di fraternità, di rela-
zioni autentiche nelle nostre comunità, 
dove, senza reticenze e timori, dobbiamo 
ascoltare e armonizzare le tensioni, svi-
luppando una cultura dell’incontro e di-
ventando, così, profezia di pace per il 
mondo. Quando il Risorto appare ai di-
scepoli, le sue prime parole sono: «Pace a 
voi» (Gv 20, 19.21). E subito li manda, 
come il Padre ha mandato Lui (v. 21): il 
dono pasquale è per loro, ma perché sia 
per tutti! 
Carissimi, nel nostro precedente incontro 
ho indicato alcune coordinate per essere 
Chiesa che incarna il Vangelo ed è segno 
del Regno di Dio: l’annuncio del Messag-
gio di salvezza, la costruzione della pace, 
la promozione della dignità umana, la 
cultura del dialogo, la visione antropolo-
gica cristiana. Oggi vorrei sottolineare che 
queste istanze corrispondono alle prospet-
tive emerse nel Cammino sinodale della 

Chiesa in Italia. A voi Vescovi spetta ades-
so tracciare le linee pastorali per i prossi-
mi anni, perciò desidero offrirvi qualche 
riflessione affinché cresca e maturi uno 
spirito veramente sinodale nelle Chiese e 
tra le Chiese del nostro Paese. 
Anzitutto, non dimentichiamo che la sino-
dalità indica il «camminare insieme dei 
cristiani con Cristo e verso il Regno di 
Dio, in unione a tutta l’umani-
tà» (Documento finale della Seconda Sessione 
della XVI Assemblea Generale Ordinaria del 
Sinodo dei Vescovi, 28). Dal Signore rice-
viamo la grazia della comunione che ani-
ma e dà forma alle nostre relazioni umane 
ed ecclesiali. 
Sulla sfida di una comunione effettiva de-
sidero che ci sia l’impegno di tutti, perché 

prenda forma il volto di una 
Chiesa collegiale, che condivi-
de passi e scelte comuni. In 
questo senso, le sfide dell’e-
vangelizzazione e i cambiamen-
ti degli ultimi decenni, che 
interessano l’ambito demogra-
fico, culturale ed ecclesiale, ci 
chiedono di non tornare indie-
tro sul tema degli accorpamen-
ti delle diocesi, soprattutto 
laddove le esigenze dell’annun-

cio cristiano ci invitano a superare certi 
confini territoriali e a rendere le nostre 
identità religiose ed ecclesiali più aperte, 
imparando a lavorare insieme e a ripensa-
re l’agire pastorale unendo le forze. Al 
contempo, guardando la fisionomia della 
Chiesa in Italia, incarnata nei diversi terri-
tori, e considerando la fatica e talvolta il 
disorientamento che tali scelte possono 
provocare, auspico che i Vescovi di ogni 
Regione compiano un attento discerni-
mento e, magari, riescano a suggerire 
proposte realistiche su alcune delle picco-
le diocesi che hanno poche risorse umane, 
per valutare se e come potrebbero conti-
nuare a offrire il loro servizio. 
Ciò che conta è che, in questo stile sino-
dale, impariamo a lavorare insieme e che 
nelle Chiese particolari ci impegniamo 
tutti a edificare comunità cristiane aperte, 
ospitali e accoglienti, nelle quali le rela-



PAGINA 9                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

zioni si traducono in mutua corresponsa-
bilità a favore dell’annuncio del Vangelo. 
La sinodalità, che implica un esercizio 
effettivo di collegialità, richiede non sola-
mente la comunione tra di voi e con me, 
ma anche un ascolto attento e un serio 
discernimento delle istanze che provengo-
no dal popolo di Dio. In questo senso, il 
coordinamento tra il Dicastero per i Ve-
scovi e la Nunziatura Apostolica, ai fini di 
una comune corresponsabilità, deve poter 
promuovere una maggiore partecipazione 
di persone nella consultazione per la no-
mina di nuovi Vescovi, oltre all’ascolto 
degli Ordinari in carica presso le Chiese 
locali e di coloro che si apprestano a ter-
minare il loro servizio. Anche su quest’ul-
timo aspetto, permettetemi di offrirvi 
qualche indicazione. Una Chiesa sinodale, 
che cammina nei solchi della storia affron-
tando le emergenti sfide dell’evangelizza-
zione, ha bisogno di rinnovarsi costante-
mente. Bisogna evitare che, pur con buo-
ne intenzioni, l’inerzia rallenti i necessari 
cambiamenti. A questo proposito, tutti 
noi dobbiamo coltivare l’atteggiamento 
interiore che Papa Francesco ha definito 
“imparare a congedarsi”, un atteggiamento 
prezioso quando ci si deve preparare a 
lasciare il proprio incarico. È bene che si 
rispetti la norma dei 75 anni per la con-
clusione del servizio degli Ordinari nelle 
diocesi e, solo nel caso dei Cardinali, si 
potrà valutare una continuazione del mini-
stero, eventualmente per altri due anni. 
Cari fratelli, ritornando all’orizzonte della 
missione della Chiesa in Italia, vi esorto a 
fare memoria della strada percorsa dopo il 
Concilio Vaticano II, scandita dai Conve-
gni ecclesiali nazionali. E vi esorto a 
preoccuparvi che le vostre Comunità, 
diocesane e parrocchiali, non perdano la 
memoria, ma la mantengano viva, perché 
questo è essenziale nella Chiesa: ricordare 
il cammino che il Signore ci fa compiere 
attraverso il tempo nel deserto (cfr. Dt 8). 
In questa prospettiva, la Chiesa in Italia 
può e deve continuare a promuovere un 
umanesimo integrale, che aiuta e sostiene 
i percorsi esistenziali dei singoli e della 
società; un senso dell’umano che esalta il 
valore della vita e la cura di ogni creatura, 
che interviene profeticamente nel dibatti-
to pubblico per diffondere una cultura 
della legalità e della solidarietà. 
Non si dimentichi in tale contesto la sfida 
che ci viene posta dall’universo digitale. 

La pastorale non può limitarsi a “usare” 
i media, ma deve educare ad abitare il digi-
tale in modo umano, senza che la verità si 
perda dietro la moltiplicazione delle con-
nessioni, perché la rete possa essere dav-
vero uno spazio di libertà, di responsabili-
tà e di fraternità. Camminare insieme, 
camminare con tutti, significa anche esse-
re una Chiesa che vive tra la gente, ne 
accoglie le domande, ne lenisce le soffe-
renze, ne condivide le speranze. Conti-
nuate a stare vicini alle famiglie, ai giova-
ni, agli anziani, a chi vive nella solitudine. 
Continuate a spendervi nella cura dei po-
veri: le comunità cristiane radicate in mo-
do capillare nel territorio, i tanti operatori 
pastorali e volontari, le Caritas diocesane 
e parrocchiali fanno già un grande lavoro 
in questo senso e ve ne sono grato. 
Su questa linea della cura, vorrei anche 
raccomandare l’attenzione ai più piccoli e 
vulnerabili, perché si sviluppi anche una 
cultura della prevenzione di ogni forma di 
abuso. L’accoglienza e l’ascolto delle vitti-
me sono il tratto autentico di una Chiesa 
che, nella conversione comunitaria, sa 
riconoscere le ferite e si impegna per le-
nirle, perché «dove profondo è il dolore, 
ancora più forte dev’essere la speranza che 
nasce dalla comunione» (Veglia del Giubileo 
della Consolazione, 15 settembre 2025). Vi 
ringrazio per quanto avete già fatto e vi 
incoraggio a portare avanti il vostro impe-
gno nella tutela dei minori e degli adulti 
vulnerabili. 
Carissimi fratelli, in questo luogo San 
Francesco e i primi frati vissero appieno 
quello che, con linguaggio odierno, chia-
miamo “stile sinodale”. Insieme, infatti, 
condivisero le diverse tappe del loro cam-
mino; insieme si recarono dal Papa Inno-
cenzo III; insieme, di anno in anno, perfe-
zionarono e arricchirono il testo iniziale 
che era stato presentato al Pontefice, 
composto, dice Tommaso da Celano, 
«soprattutto di espressioni del Vange-
lo» (1 Cel 32: FF 372), fino a trasformarlo 
in quella che oggi conosciamo come prima 
Regola. Questa scelta convinta di fraterni-
tà, che è il cuore del carisma francescano 
insieme alla minorità, fu ispirata da una 
fede intrepida e perseverante. 
Possa l’esempio di San Francesco dare 
anche a noi la forza per compiere scelte 
ispirate da una fede autentica e per essere, 
come Chiesa, segno e testimonianza del 

Regno di Dio nel mondo. Grazie! 

Cristo al centro di tutto e lo slancio, real-
mente cristiano, ad aiutare le persone a 
vivere con gioia la fede, consapevoli che 
«una Chiesa sinodale, che cammina nei 
solchi della storia affrontando le emergen-
ti sfide dell’evangelizzazione, ha bisogno 
di rinnovarsi costantemente». A conclu-
sione dell’81ª Assemblea generale della 
Conferenza episcopale italiana, svoltasi ad 
Assisi, i vescovi, accolgono l’esortazione 
di Papa Leone XIV e tutte le sue più con-
crete indicazioni, manifestando a gran 
voce la volontà di lavorare insieme per 
edificare comunità cristiane aperte, ospi-
tali e accoglienti che si spendano nell’an-
nuncio del Vangelo. 
Da qui il comunicato finale e la mozione 
conclusiva in cui i presuli dichiarano, anzi 
deliberano, la ricezione del Documento di 
sintesi del Cammino sinodale delle Chiese 
che sono in Italia dal titolo: “Lievito di 
pace e di speranza”. «Consapevoli della 
nostra responsabilità di pastori e partecipi 
della vita del nostro Paese, noi, vescovi 
italiani — si legge nel testo — assumiamo 
l’impegno, insieme con le nostre Chiese e 
collegialmente come Conferenza episco-
pale italiana, a continuare a camminare 
insieme ricercando modi e tempi per dare 
concretezza agli orientamenti e alle pro-
poste emersi in questi anni. Affidiamo al 
Consiglio permanente e al gruppo di lavo-
ro di vescovi, costituito dalla presidenza 
su mandato del Consiglio permanente 
stesso, il compito di indicare percorsi di 
studio e approfondimento per il discerni-
mento degli orientamenti e delle proposte 
del Documento di sintesi, in particolare 
quelli rivolti alla Conferenza episcopale 
italiana. Tenendo conto anche del Docu-
mento finale della XVI Assemblea genera-
le ordinaria del Sinodo dei Vescovi “Per 
una Chiesa sinodale: comunione, parteci-
pazione, missione”, ci impegniamo a vive-
re lo spirito e lo stile sinodale promuo-
vendo i necessari strumenti, anche a livel-
lo nazionale, per essere “una Chiesa unita, 
segno di unità e di comunione, che diventi 
fermento per un mondo riconcilia-
to” (Leone XIV). Guardiamo a Cristo, 

Una Chiesa                       
missionaria,                    

prossima e solidale 



PAGINA 10                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

nostra speranza, fonte del nostro agire, 
tutto affidando a Maria, Madre della 
Chiesa, perché accompagni il cammino 
della Chiesa italiana». 
Il testo ricorda anche quanto previsto dal 
“Regolamento del Cammino sinodale” 
che «giunge a compimento» con il conse-
guente «scioglimento di tutti gli Organi-
smi sinodali finora operativi». 
«Ringraziamo — dicono i vescovi — 
tutti coloro che hanno partecipato al per-
corso compiuto, offrendo tempo ed ener-
gie nelle diocesi, nelle assemblee sinodali 
e negli organismi che, a livello nazionale, 
hanno accompagnato il cammino.  
Riteniamo che il Documento di sintesi, 
approvato dalla terza Assemblea sinodale, 
non solo rappresenti una preziosa testi-
monianza dello stile di condivisione e 
confronto vissuti in questi quattro anni, 
ma offra anche al discernimento dei Pa-
stori e alle comunità ecclesiali linee di 
indirizzo e proposte per dare concretezza 
a una Chiesa missionaria, prossima e sino-
dale». 
Il comunicato finale sintetizza invece le 
tre indicazioni offerte dal Papa che nella 
città di San Francesco, luogo simbolo di 
pace e riconciliazione, lo scorso giovedì 
ha parlato da Vescovo ai vescovi chieden-
do di proseguire gli accorpamenti delle 
diocesi, rispettare la norma dei 75 anni 
per la conclusione del servizio degli ordi-
nari e favorire una maggiore partecipazio-
ne nelle consultazioni per le nomine epi-
scopali.  
Oltre all’aspetto della sinodalità e della 
collegialità per costruire insieme ai laici 
una Chiesa più coraggiosa e missionaria, i 
presuli rilanciano nel testo finale un forte 

appello per 
la pace af-
f i n c h é 
«all’umanità 
siano rispar-
miati ulte-
riori lutti e 
tragedie e 
sia evitata la 
spaventosa 
ipotesi di 
una cata-
strofe dalle 
conseguen-
ze incalcola-
bili». Rivol-
gendosi ai 

potenti e a quanti hanno in mano le sorti 
dei popoli, chiedono che «messe al bando 
le armi, a cominciare dalle testate atomi-
che, i governanti impieghino ogni loro 
sforzo a servizio della pace e i mezzi a 
loro disposizione per combattere la fame 
che è nel mondo». Al termine dei lavori è 
stato anche approvato il documento 
“Educare a una pace disarmata e disar-
mante”, articolato secondo il metodo 
“vedere — giudicare — agire” e utile alla 
catechesi da declinare in ogni ambito del-
la vita ecclesiale e sociale. 
A 40 anni dall’Intesa sull’insegnamento 
della religione cattolica (Irc), i vescovi 
hanno dato approvazione anche ad un 
altro documento che rilancia l’insegna-
mento come laboratorio di cultura e dia-
logo, aperto a tutti e pienamente inserito 
nelle finalità educative della scuola. In 
tema di prevenzione degli abusi è stata 
riconosciuta l’importanza della collabora-
zione strutturata con la Pontificia Com-
missione per la Tutela dei Minori e la 
creazione di una più forte rete di servizi a 
livello nazionale, regionale e diocesano 
per tutelare i più piccoli e gli adulti vul-
nerabili. Importante anche il passaggio su 
impegno sociale e carità, definita cuore 
della missione ecclesiale, che richiede 
competenze e creatività nonché un’atten-
zione educativa e una visione culturale e 
politica che sappia incidere sulla società. 
Il Consiglio episcopale permanente ha 
approvato infine “ad experimentum” una 
riforma degli uffici della Segreteria gene-
rale ispirata a sinodalità, missionarietà e 

diaconia. 

Cecilia Seppia 
Fonte: L’Osservatore Romano 

La bellezza                     
della musica 

Leone XIV celebra il Giubileo dei cori e delle 
corali nella solennità di Cristo Re 
L’omelia nella Celebrazione eucaristica in 
piazza San Pietro. 
Evitare la tentazione dell’esibizione 
che esclude la partecipazione di tutta l’assem-
blea. 
«Siate segno eloquente della preghiera della 
Chiesa, che attraverso la bellezza della musica 
esprime il suo amore a Dio». Lo ha raccoman-
dato Leone XIV ai partecipanti al Giubileo dei 
cori e delle corali, celebrando la messa sul 
sagrato della basilica Vaticana il 23 novem-
bre, solennità di Nostro Signore Gesù Cristo Re 
dell’Universo. Ecco l’omelia pronunciata dal 
Pontefice nell’ultima domenica dell’anno li-
turgico, ricorrenza diocesana della XL Giorna-
ta Mondiale della Gioventù sul tema: «Anche 
voi date testimonianza, perché siete con 
me» (Gv 15, 27). 
Sorelle e fratelli carissimi, 
nel salmo responsoriale abbiamo cantato: 
“Andremo con gioia alla casa del Signo-
re” (cfr. Sal 121). La Liturgia odierna ci 
invita, dunque, a camminare insieme 
nella lode e nella gioia incontro al Signore 
Gesù Cristo Re dell’Universo, Sovrano 
mite ed umile, Colui che è principio e 
fine di tutte le cose. Il suo potere è l’a-
more, il suo trono è la Croce e, per mez-
zo della Croce, il suo Regno si irradia sul 
mondo. “Dalla Croce egli re-
gna” (cfr. Inno Vexilla Regis) come Prin-
cipe della pace e Re di giustizia che, nella 
sua Passione, rivela al mondo l’immensa 
misericordia del cuore di Dio. Quest’a-
more è anche l’ispirazione e il motivo del 
vostro canto. 
Carissimi coristi e musicisti, oggi celebra-
te il vostro giubileo e ringraziate il Signo-
re per avervi concesso il dono e la grazia 
di servirlo offrendo le vostre voci e i vo-
stri talenti per la sua gloria e per l’edifica-
zione spirituale dei fratelli (cfr. Conc. 
Ecum. Vat. II, Cost. Sacrosanctum Con-
cilium, 120). Il vostro compito è quello 
di coinvolgerli nella lode a Dio e di ren-
derli maggiormente partecipi dell’azione 
liturgica attraverso il canto. Oggi espri-
mete appieno il vostro “iubilum”, la vo-
stra esultanza, che nasce dal cuore inon-
dato dalla gioia della grazia. 
Le grandi civiltà ci hanno fatto dono della 
musica affinché possiamo dire ciò che 



PAGINA 11                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

portiamo nel profondo del nostro cuore e 
che non sempre le parole possono espri-
mere. Tutto l’insieme dei sentimenti e 
delle emozioni che nascono nel nostro 
intimo da un rapporto vivo con la realtà 
possono trovare voce nella musica. Il can-
to, in modo particolare, rappresenta un’e-
spressione naturale e completa dell’essere 
umano: la mente, i sentimenti, il corpo e 
l’anima qui si uniscono insieme per comu-
nicare le cose grandi della vita. Come ci 
ricorda Sant’Agostino: “Cantare amantis 
est” (cfr. Sermo 336, 1), ossia, “il canto è 
proprio di chi ama”: colui che canta espri-
me l’amore, ma 
anche il dolore, 
la tenerezza e il 
desiderio che 
albergano nel suo 
cuore e, nello 
stesso tempo, 
ama colui a cui 
rivolge il suo 
c a n t o 
(cfr. Enarrationes 
in Psalmos, 72, 
1). 
Per il Popolo di 
Dio il canto 
esprime l’invoca-
zione e la lode, è 
il “cantico nuovo” 
che Cristo Risor-
to innalza al Pa-
dre, rendendone 
partecipi tutti i battezzati, come un unico 
corpo animato dalla Vita nuova dello Spi-
rito. In Cristo diveniamo cantori della 
grazia, figli della Chiesa che trovano nel 
Risorto la causa della loro lode. La musica 
liturgica diviene così uno strumento pre-
ziosissimo mediante il quale svolgiamo il 
servizio di lode a Dio ed esprimiamo la 
gioia della Vita nuova in Cristo. 
Sant’Agostino ci esorta, ancora, a cammi-
nare cantando, come viandanti affaticati, 
che trovano nel canto un anticipo della 
gioia che proveranno quando raggiunge-
ranno la loro meta. «Canta ma cammina 
[…] avanza nel bene» (Sermo 256, 3). Far 
parte di un coro significa, quindi, avanza-
re insieme prendendo per mano i fratelli, 
aiutandoli a camminare con noi e cantan-
do con loro la lode di Dio, consolandoli 
nelle sofferenze, esortandoli quando sem-
brano cedere alla stanchezza, dando loro 
entusiasmo quando la fatica sembra preva-

lere. Cantare ci ricorda che siamo Chiesa 
in cammino, autentica realtà sinodale, 
capace di condividere con tutti la vocazio-
ne alla lode e alla gioia, in un pellegrinag-
gio d’amore e di speranza. 
Anche Sant’Ignazio di Antiochia usa paro-
le toccanti mettendo in relazione il canto 
del coro con l’unità della Chiesa: «Dalla 
vostra unità e dal vostro amore concorde 
si canta a Gesù Cristo. E ciascuno diventi 
un coro, affinché nell’armonia del vostro 
accordo prendendo nell’unità il tono di 
Dio, cantiate a una sola voce per Gesù 
Cristo al Padre, perché vi ascolti e vi rico-

nosca per le buone opere» (S. Ignazio di 
Antiochia, Agli Efesini, IV). Infatti, le 
voci diverse di un coro si armonizzano tra 
loro dando vita ad un’unica lode, simbolo 
luminoso della Chiesa, che nell’amore 
unisce tutti in un’unica soave melodia. 
Voi appartenete a cori che svolgono la 
loro attività soprattutto nel servizio litur-
gico.  
Il vostro è un vero ministero che esige 
preparazione, fedeltà, reciproca intesa e, 
soprattutto, una vita spirituale profonda, 
che, se voi cantando pregate, aiutate tutti 
a pregare. È un ministero che richiede 
disciplina e spirito di servizio, soprattutto 
quando bisogna preparare una liturgia 
solenne o qualche evento importante per 
le vostre comunità. Il coro è una piccola 
famiglia di persone diverse unite dall’a-
more per la musica e dal servizio offerto. 
Ricordate, però, che la comunità è la vo-
stra grande famiglia: non le state davanti, 

ma ne siete parte, impegnati a renderla 
più unita ispirandola e coinvolgendola. 
Come in tutte le famiglie, possono sorge-
re tensioni o piccole incomprensioni, cose 
normali quando si lavora insieme e si fati-
ca per raggiungere un risultato. Possiamo 
dire che il coro è un po’ un simbolo della 
Chiesa che, protesa verso la sua meta, 
cammina nella storia lodando Dio. Anche 
se a volte questo cammino è irto di diffi-
coltà e di prove, e ai momenti gioiosi se 
ne alternano altri più faticosi, il canto 
rende più leggero il viaggio e reca sollievo 
e consolazione. 

I m p e g n a t e v i , 
dunque, nel tra-
sformare sempre 
più i vostri cori 
in un prodigio di 
armonia e di 
bellezza, siate 
sempre più im-
magine luminosa 
della Chiesa che 
loda il suo Signo-
re. Studiate at-
tentamente il 
Magistero, che 
indica nei docu-
menti conciliari 
le norme per 
svolgere al me-
glio il vostro 
servizio. Soprat-
tutto, siate capa-

ci di rendere sempre partecipe il popolo 
di Dio, senza cedere alla tentazione dell’e-
sibizione che esclude la partecipazione 
attiva al canto di tutta l’assemblea liturgi-
ca. Siate, in questo, segno eloquente della 
preghiera della Chiesa, che attraverso la 
bellezza della musica esprime il suo amore 
a Dio. Vigilate affinché la vostra vita spiri-
tuale sia sempre all’altezza del servizio che 
svolgete, così che esso possa esprimere 
autenticamente la grazia della Liturgia. 
Vi pongo tutti sotto la protezione di Santa 
Cecilia, la vergine e martire che qui a 
Roma con la sua vita ha innalzato il canto 
d’amore più bello, dandosi tutta a Cristo 
e offrendo alla Chiesa la sua luminosa te-
stimonianza di fede e di amore. Procedia-
mo cantando e facciamo nostro, ancora 
una volta, l’invito del Salmo responsoriale 
dell’odierna liturgia: “Andiamo con gioia 

alla casa del Signore”. 



PAGINA 12                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

Il Teatro Patologico 
L’Associazione Teatro Patologico nasce nel 
1992 diretta dal fondatore e ideatore Da-
rio D’Ambrosi. Dal 1992 l’Associazione si 
occupa di un lavoro unico ed universale, 
quello di trovare un contatto tra il teatro e 
un ambiente dove si lavora sulla malattia 
mentale, dove girano ragazzi con gravi 
problemi psichici. Per anni l’Associazione 
svolge le sue attività didattiche, pedagogi-
che e teatrali nella sala di Via Ramazzini 
all’interno del Municipio XVI, fino al 
2006 quando la Regione Lazio gli concede 
un nuovo spazio. Dal 30 Ottobre 2009 
l’Associazione del Teatro Patologico ha il 
suo teatro stabile a Roma in Via Cassia 
472. Proprio all’interno di questo spazio 
nasce la Prima Scuola Europea di Forma-
zione Teatrale per persone con diverse 
abilità “La magia del Teatro”, che inizia 
ufficialmente le sue attività didattiche nel 
gennaio 2010 (il laboratorio di sperimen-
tazione teatrale, Laboratorio delle Emo-
zioni che era attivo già da 10 anni presso 
altre sedi). Questa scuola rappresenta la 
realizzazione di un sogno: far incontrare il 
teatro e la malattia mentale in un percorso 
che, arricchendo entrambe le realtà, trovi 
un nuovo modo di fare teatro e aiuti mi-
gliaia di famiglie coinvolte con malati di 
mente. Dario D’Ambrosi affianca alla 
scuola di teatro integrato una programma-
zione teatrale che propone eventi dove 
l’elemento sociale resta sempre predomi-
nante. Tra le produzioni del Teatro Patolo-
gico che hanno coinvolto i ragazzi con 
disabilità del corso "La Magia del Teatro" 
ricordiamo:     "Medea", messo in scena 
presso il Teatro Argentina di Roma, il Tea-
tro Cafè La Mama di New York e il Win-
ton’s Music Hall di Londra e vincitore del 
prestigioso Wilton’s Price per il miglior 
spettacolo straniero della stagione 
2012/13, allestito presso il Quartier Ge-
nerale delle Nazioni Unite di New York in 
data 4 dicembre 2017 in occasione della 
Giornata Internazionale delle persone con 
disabilità, allestito presso Il Parlamento 
Europeo di Bruxelles nel 2018, allesti-
to presso l’Auditorium Umberto Agnelli 
di Tokyo (Istituto Italiano di Cultura di 
Tokyo) in data 29 e 30 settembre 
2017.    "Pinocchio", allestito nel 2014 
presso il Teatro Patologico. "La Divina Ma-
lattia", presentato presso il Teatro Quirino 

di Roma nell’aprile 2015. "Upside Down", 
in scena nel 2016 presso il Teatro Patologi-
co. "Il Trip di Don Chisciotte", interpretato 
dai ragazzi con disabilità del primo Corso 
Universitario al Mondo di “Teatro Integra-
to dell’Emozione” e allestito presso il Tea-
tro Quirino nel settembre 2016. "Tito 
Andronico", allestito presso il Teatro Quiri-
no in giugno 2017. Il Teatro Patologico, in 
collaborazione con l’Università degli Studi 
di Roma Tor Vergata e il MIUR, apre nel 
2016 il Primo Corso Universitario al 
Mondo di “Teatro Integrato dell’Emozio-

ne”, rivolto a persone con disabilità fisica e 
psichica. Realtà unica nel suo genere che si 
rivolge a tutte quelle persone con disabili-
tà che NON  vedono riconosciuto a pieno 
il loro diritto allo studio. L’obiettivo è 
l’integrazione: le lezioni offrono un’occa-
sione di crescita e scambio artistico, per-
sonale e sociale a tutti i partecipanti, in un 
percorso che vede coinvolte più discipline, 
dalla musica alla danza, dalla scrittura di 
un testo alla sua interpretazione, dalla 
pittura alla creazione di oggetti scenici, 
scenografie ecc.  Il metodo di lavoro di 
D’Ambrosi viene studiato presso la New 
York University, l’Akron University di 
Cleveland e la Hayward University di San 
Francisco, e sono molti gli Atenei italiani 
che dal 2018 danno avvio al Corso Uni-
versitario di “Teatro Integrato dell’Emo-
zione”. L’Accademia “La Magia del Teatro” 
è il massimo della forma d’arte che più si 
riferisce ad una finalità sociale. Da più di 
quarant’anni dall’entrata in vigore della 
legge 180, espressione di un approccio al 
disagio psichico sostanzialmente rinnova-
to, frutto di una concezione fondata sul 
riconoscimento dei diritti inalienabili delle 
persone affette da malattia mentale, l’e-
sperienza-laboratorio dell’accademia si 
configura come realizzazione di quelle 

idealità che all’epoca non tutti comprese-
ro, di quelle democratiche di civiltà giuri-
dica che ridefinirono l’assetto sociale di 
una psichiatria come autentica medicina 
dell’anima. La nostra è unica esperienza al 
mondo dove si insegna il teatro a malati 
psichici e poi ad un certo punto gli allievi 
diventano, in qualche modo, i promotori, 
quelli che allestiscono le loro idee teatrali. 
Il lavoro che stiamo facendo adesso è dare 
loro delle nozioni, un bagaglio, recitazio-
ne, costumi, mimo, musicoterapica.  
Con la teatro-terapia i ragazzi hanno rag-
giunto dei risultati straordinari, ma la cosa 
fondamentale è come si confronta con 
loro, come li si coinvolge. La malattia fa 
sparire l’individuo, ma al teatro noi gli 
tiriamo via queste maschere, cosi trovando 
sotto la loro energia e voglia di vivere, 
nell’aria si respira la magia, ed è questo 
che facciamo nella nostra Accademia “La 
Magia del Teatro”.     Frutto dell’unione 
fra la trentennale esperienza “sul campo” 
sviluppata da Dario D’Ambrosi e dalla sua 
Associazione Teatro Patologico e le attivi-
tà di ricerca svolte in ambito neuropsichia-
trico dall’Università degli Studi di Roma 
“Tor Vergata” il corso ha l’obiettivo di 
giungere a una validazione scientifica for-
male dei metodi innovativi di Teatro tera-
pia (Teatro patologia) a vantaggio di sog-
getti con disabilità mentali di diverso gra-
do. Il primo step del progetto è rappre-
sentato dal Corso di formazione sperimen-
tale, offerto dall’Associazione Teatro Pa-
tologico Onlus, che avrà una durata di 6 
mesi. Teatro Patologico  e l'Università 
degli studi di Roma di Tor Vergata insie-
me Per Il Corso Di Formazione Sperimen-

tale. Le finalità sono duplici:   ✓ lo svolgi-
mento di una attività di ricerca "sul cam-
po", anche diretta alla preparazione di 
operatori esperti nel campo della riabilita-

zione neuropsichiatria;   ✓ la proposta di 
un percorso formativo sperimentale rivol-
to a giovani diplomati con disturbi mentali 
di diversa entità, che consenta ai parteci-
panti - attraverso un contesto protetto e 
con l’ausilio di personale specializzato - di 
integrarsi nel mondo teatrale e, di qui, 
nella società, anche offrendo un supporto 

psicologico diretto ai familiari.  

Marco Rossetto 



PAGINA 13                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA 

Il primo viaggio di Leone XIV 
in Turchia e in Libano 

Dal 27 novembre al 2 dicembre: prima la 
tappa turca per i 1700 anni del Concilio di 
Nicea, poi la visita nel Paese a pochi chilo-
metri dalla Terra Santa. 
In Turchia dal 27 al 30 novembre e poi in 
Libano dal 30 novembre al 2 dicembre: 
queste le date del primo viaggio apostolico 
di papa Leone XIV, ancora nel contesto 
del Giubileo 2025. Le ha rese note in mat-
tinata il direttore della Sala Stampa della 
Santa Sede, Mat-
teo Bruni, con 
una dichiarazione 
u f f i c i a l e . 
« A c c o g l i e n d o 
l’invito del Capo 
di Stato e delle 
autorità ecclesia-
stiche del Paese - 
si legge nel co-
municato -, Leo-
ne XIV compirà 
un viaggio apo-
stolico in Turchia 
dal 27 al 30 no-
vembre prossi-
mo, recandosi in 
pellegrinaggio a 

İznik in occa-
sione del 1700° 
anniversario del 
Primo Concilio di Nicea. Successivamente 
- prosegue la dichiarazione -, rispondendo 
all’invito del Capo di Stato e delle autorità 
ecclesiastiche del Libano, il Pontefice si 
recherà in viaggio apostolico nel Paese dal 
30 novembre al 2 dicembre».  
Due tappe dal valore spirituale e 
geopolitico 
Il programma del viaggio, aggiunge Bruni, 
sarà reso noto nelle prossime settimane. 
La tappa turca, da tempo attesa, soprattut-
to in considerazione del fatto che papa 
Francesco aveva già confermato la sua 
presenza, si affianca alla visita in un Paese 
come il Libano, che si trova a poca distan-
za dai luoghi di Gesù in Terra Santa, sul 
delicato confine con Israele. Del viaggio in 
Turchia, Prevost aveva già parlato con il 
patriarca ecumenico di Costantinopoli, 
Bartolomeo I, nell'incontro avuto con lui 

il 19 maggio scorso, all'indomani della 
Messa d'inizio del suo Pontificato, confer-
mando la volontà di incontrarsi a Nicea 
per l'anniversario dello storico Concilio 
che formulò il Simbolo, la professione di 
fede in cui i cristiani di ogni confessione si 
riconoscono. Una commemorazione a cui 
Leone XIV ha da subito desiderato pren-
dere parte, in quanto non si tratta di «un 
evento del passato», come lui stesso aveva 

sottoilneato a giugno durante l'udienza ai 
partecipanti al simposio "Nicea e la Chiesa 
del terzo millennio: verso l'unità cattolica-
ortodossa", ma di «una bussola che deve 
continuare a guidarci verso la piena unità 
visibile di tutti i cristiani». Il viaggio in 
Turchia, dunque, sarà certamente un'im-
portante occasione di dialogo tra Chiesa 
cattolica e ortodossa, a cui la visita in Liba-
no, Paese martoriato dai conflitti, dalla 
crisi economica, politica e umanitaria, 
aggiungerà anche un alto valore sul fronte 
geopolitico. 
Le ipotesi sui prossimi viaggi apo-
stolici 
Al momento l'unica visita confermata dalla 

Sala stampa della Santa Sede è quella in 

Turchia e Libano del prossimo novembre. 

Sono molti però i luoghi che attendono di 

accogliere il Papa, come molti gli inviti 

pervenuti da parte di capi di Stato e auto-

rità religiose, e già circolano ipotesi di 

prossime destinazioni per il 2026. Prime 

fra tutte, gli Stati Uniti, dove il Papa è 

nato, insieme ad altre tappe in centro 

America, e il Perù, dove ha svolto la sua 

missione prima da sacerdote agostiniano e 

poi da vescovo. Viaggio, quest'ultimo in 

America latina, a cui potrebbero aggiun-

gersi altre tappe significative, come quella 

in Argentina, luogo d'origine di papa Fran-

cesco, in cui il predecessore di Leone non 

era mai tornato da Pontefice. Si parla, per 

il 2026, anche di Algeria, Paese che ha 

visto scorrere il sangue di molti martiri 

cattolici, tra cui quello dei monaci trappi-

sti di Tibhirine, rapiti nel monastero della 

cittadina da terroristi islamisti e uccisi 

in odium fidei, nel marzo del 1996. Il pros-

simo anno ricorrerà l'anniversario dei 30 

anni dalla loro morte e 110 anni, invece, 

dall'uccisione di Charles de Foucauld, 

sempre in Algeria. Anche le Chiese d'Asia 

sperano di poter ospitare presto papa Leo-

ne, in continuità con il lungo viaggio apo-

stolico di Francesco nel settembre scorso, 

tra Indonesia, Papua Nuova Guinea, Ti-

mor Leste e Singapore.  



PAGINA 14                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

Ravello celebra il ‘suo’ Giubileo con           
l’omaggio al Beato Bonaventura                          

da Potenza 

Nell’Anno Santo del Giubileo della Spe-
ranza, Ravello si appresta a vivere una 
settimana di grazia nel nome del Beato 
Bonaventura da Potenza. Mercoledì 
26 novembre, dalla chiesa del Convento di 
San Francesco, l’urna con il corpo del 
“Martire dell’Obbedienza” sarà portata in 
processione fino al duomo Duomo di Ra-
vello, ove sosterà fino a mercoledì 3 di-
cembre.   
La scelta di vivere questo momento giubi-
lare, nel nome del frate lucano, scaturisce 
dalla ricorrenza del 250º anniversario della 
beatificazione di Fra Bonaventura, avvenu-
ta il 26 novembre 1775, per volontà 
dell’allora Pontefice Pio VI. Un calendario 
fitto di appuntamenti accompagnerà que-
sto momento storico. 
Si tratta del primo pellegrinaggio tutto 
interno alla Città del Beato Bonaventura, 
modello esemplare di servizio agli ultimi e 
confessore instancabile. 
Ad aprire la celebrazione giubilare, il cor-
teo processionale che, dopo un breve mo-
mento di preghiera, si snoderà dal Con-
vento di San Francesco, fino a piazza Fon-
tana Moresca e culminerà con il solenne 
ingresso nel Duomo, chiesa giubilare in 
quest’anno santo. A presiedere la santa 
messa di inizio sarà Sua Eminenza il Cardi-
nale Giuseppe Betori, Arcivescovo emeri-
to di Firenze, già Segretario generale della 
CEI. 
Ogni giorno, in Duomo ci sarà la possibili-
tà di riconciliarsi con Dio, attraverso il 
sacramento delle confessioni, mentre tre 
frati francescani visiteranno gli anziani e 
gli ammalati della Città. Di particolare 

rilievo spiri-
tuale l’Ado-
razione euca-
ristica not-
turna, dalle 
19.30 di 
giovedì 27 
n o v e m b r e, 
alle 7.30 di 
venerdì 28. 
Mentre saba-
to 29, alle 
17.00, un 
alto momen-

to culturale con il convengo di studi 
“Viaggio alla scoperta del Beato Bonaven-
tura da Potenza”, e gli interventi di Padre 
Felice Autieri, storico, Salvatore Amato, 
direttore dell’archivio di stato di Salerno e 
Antonio Giordano, scrittore potentino. 
Modera Lorenzo Imperato.  
Domenica 30 novembre, alle 17.00, pri-
ma della celebrazione serale, l’evento “Ho 
scelto Gesù” con testimonianze dal vivo e 
da remoto sul valore della conversione, 
moderato dalla professoressa Lorella Pa-
rente.   
Ogni celebrazione sarà partecipata da spe-
cifiche realtà ravellesi: istituzioni e opera-
tori economici (27 novembre), ragazzi (28 
novembre), famiglie (1° dicembre), espo-
nenti del mondo della sanità, del volonta-
riato e ammalati (2 dicembre), con parti-
colare riferimento alle scuole, che vivran-
no il loro Giubileo nelle mattinate del 27 e 
28 novembre. 
L’intensa settimana culminerà il 3 dicem-
bre con il rientro del corpo del Beato in 
Convento e il Pontificale presieduto dal 
nostro Arcivescovo Orazio Soricelli. Un 
altissimo momento spirituale, reso possi-
bile dalla perfetta sinergia tra la Comunità 
ecclesiale di Ravello e la Provincia con-
ventuale e che mira ad incrementare nuo-
vamente, nei solchi del Giubileo della 
Speranza, la devozione verso l’importan-
tissima figura del beato potentino, di cui 
Ravello deve essere gelosa custode, attra-
verso l’incessante preghiera, per invocar-

lo, al più presto santo. 

Lorenzo Imperato 
 

Le fasi finali del processo che portò alla 
beatificazione del Servo di Dio Bonaventu-
ra da Potenza si celebrarono tra il 1770 e 
il 1775, negli ultimi anni di pontificato di 
Clemente XIV e il primo anno del suo 
successore Pio VI.  In questo tempo ven-
nero pubblicati i decreti “super virtuti-
bus”, circa l’eroicità delle virtù cristiane 
(teologali, cardinali e altre) e quello detto 
“super miraculis”, che riconosceva i due 
miracoli operati per l’intercessione del 
futuro Beato. Nel caso specifico, sul sacer-
dote ravellese Andrea Russo, colpito da 
una grave e aggressiva sciatica che lo aveva 
condannato a letto per circa 6 mesi, e l’i-
stantanea guarigione del bambino Andrea 
De Pino di Scala affetto dalla nascita da 
una particolare forma di ulcera che lo ave-
va quasi condotto alla morte.  
Non restava dunque che procedere con 
piena regolarità alla beatificazione del Ser-
vo di Dio, attraverso l’autorizzazione 
all’emanazione del relativo decreto. 
Così, il 29 giugno 1775, al termine della 
celebrazione in onore dei Santi Pietro e 
Paolo nella Basilica Vaticana, Pio VI auto-
rizzava la pubblicazione del decreto di 
beatificazione di Bonaventura da Potenza, 
stabilendone anche le modalità per la rico-
gnizione e l’esposizione del corpo.  
Il breve Infestissimus humani generis del 19 
novembre successivo lo proclamava Beato, 
con facoltà di esporre il corpo e le reliquie 
alla pubblica venerazione, ma non autoriz-
zandone la pubblica processione, prescri-
vendo di celebrare ogni anno, il 26 otto-
bre, la liturgia propria secondo le rubriche 
del messale romano con rito doppio mag-
giore dal comune dei confessori non ve-
scovi e utilizzando l’orazione approvata 
dal Pontefice.  
La data stabilita per la celebrazione della 
beatificazione fu il 26 novembre del 1775, 
anno giubilare nella basilica di San Pietro, 
ornata a festa per l’occasione, con all’e-
sterno coltroni di velluto a campo d’oro e 
argento, che cadevano dai finestroni e 
nella loggia centrale uno stendardo alto 16 
metri, raffigurante il Beato Bonaventura in 
gloria, realizzato dal pittore romano Mar-
co Caprinozzi.  

250° anniversario della 
Beatificazione                 

di fra Bonaventura                     
da Potenza 



PAGINA 15                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA 

Prima di entrare in basilica, sulla porta 
centrale, un’altra immagine del beato che 
operava miracoli, mentre, all’interno, 
all’altezza dell’altare della Cattedra, le 
immagini del beato in gloria al centro e sui 
laterali le raffigurazioni dei due miracoli 
che ne promossero la beatificazione.  
Alla celebrazione presero parte la Congre-
gazione de’Riti, il Capitolo della Basilica 
Vaticana, la famiglia dei Frati Minori Con-
ventuali e una moltitudine di popolo.  
Il rito si svolse nel modo seguente.  Il se-
gretario della Congregazione Muzio Gallo 
e il postulatore Nicola Scandalibeni, con 
perorazione in lingua latina chiesero al 
Prefetto della Congregazione, cardinale 
Marefoschi, la pubblicazione del Breve 
pontificio, all’esito del quale venne sco-
perta l’immagine del beato rappresentata 
nel grande ovale, venne intonato il Te 
Deum, cui seguirono colpi di cannone e di 
copiosa artiglieria. L’immagine venne 
incensata dal patriarca Mons. Giorgio La-
scaris, che celebrò la messa pontificale. 
Sull’ora del vespro arrivò in Basilica dal 
Palazzo Vaticano Papa Pio VI, che si recò 
nella Cappella della Cattedra, accompa-
gnato dall’Ecce sacerdos, e venerò in ginoc-
chio l’immagine del Beato. Ricevette, 
infine, dalle mani del Generale dell’Ordi-
ne, Luigi Maria Marzoni, il testo della vita 
e l’immagine del Beato.  
Nello stesso giorno, sempre a Roma le 
celebrazioni si tennero anche nella Basilica 
dei SS. Apostoli, appartenente all’Ordine 
dei Frati Minori Conventuali, con canto 
del Te Deum intonato dal cardinale Pietro 
Colonna Pamphili e accompagnato da nu-
meroso sparo di mortaretti. Nella stessa 
sera la facciata della basilica e il prospetto 
del convento romano furono illuminati 
con torce, fiaccole e lanternoni.  
Dopo la Beatificazione, ogni anno, presso 
la Basilica dei SS. Apostoli, nel nuovo alta-
re dedicato al Beato, si teneva un triduo 
solenne in suo onore, il primo dei quali si 
concludeva il 3 maggio 1776 con la pre-
senza di Papa Pio VI. 
Per quanto riguardò la città di Ravello, la 
diffusione del decreto di beatificazione, 
avvenuta dopo il 29 giugno 1775 e le pre-
scrizioni che ne seguirono, soprattutto per 
ciò che concerneva la ricognizione del 
corpo del Beato, generarono una situazio-
ne di estrema conflittualità tra governo 
episcopale e governo municipale, come 
rilevano alcuni atti conservati presso l’Ar-

chivio di Stato di Napoli.   
Preoccupati che al momento dell’esuma-
zione gli ecclesiastici, per prepotenza o 
per pretesto di zelo, potessero asportarne 
delle parti, i componenti del governo no-
biliare, rappresentati dal sindaco Giuseppe 
Confalone, avevano chiesto al re di Napoli 
di ordinare a tutti coloro che fossero stati 
deputati ad assistere al rito di lasciare inte-
gro il corpo e di procedere alla sua rico-
gnizione solo dopo aver individuato uno 
spazio adeguato per sua la collocazione. I 
ricorrenti pretesero anche che alla ricogni-
zione dovessero partecipare i rappresen-
tanti del governo nobiliare e di quello 
popolare, escludendo tutti coloro che non 
provenivano dal Regno di Napoli. 
Con dispaccio del 13 luglio successivo, 
indirizzato al Vescovo della Diocesi di 
Ravello-Scala, Michele Tafuri, il Segreta-
rio dell’Ecclesiastico comandava al presule 
di vigilare sulle operazioni di ricognizione, 
ingiungendo a tutti gli ecclesiastici che 
avessero partecipato a non “prendere parte 
alcuna” e lo stesso ordine, per conoscenza, 
veniva spedito anche al regio governatore 
della città, affinché tenesse a bada i laici 
dall’attentare al “sacro deposito”. 
Nel frattempo, anche i rappresentanti di 
Potenza, la comunità che aveva dato i na-
tali al Beato e che dichiarava di aver soste-
nuto più di altre la causa di beatificazione, 
aveva presentato ricorso al re perché il 
corpo del beato fosse destinato alla loro 
città, specificando nel ricorso che la morte 
era sopraggiunta a Ravello per una mera 
casualità, così ridimensionando il ruolo 
svolto per il convento ravellese in più di 
un anno e mezzo di permanenza.  
Il parere suggerito al re dalla Segreteria 
dell’Ecclesiastico l’11 novembre 1775 era 
quello di aspettare la ricognizione del cor-
po ed esaminare le ragioni delle due co-
munità, dopo di che si sarebbero dati gli 
ordini opportuni.  
Agli inizi di gennaio del 1776 si procedeva 
finalmente all’estumulazione del corpo del 
beato, si numerarono le ossa, che vennero 
riposte in una cassa sigillata collocata 
nell’antica stanza dove aveva dimorato e 
dove si era concluso il suo pellegrinaggio 
terreno il 26 ottobre 1711. Anche questa 
stanza venne sigillata e chiusa con chiave. 
Ma in quest’occasione, sorsero nuove con-
tese, in cui si inserì anche il governatore 
regio di Ravello, che ostinatamente pre-
tendeva di conservare la chiave presso di 

sé, in spregio dell’autorità vescovile, al 
segno che il presule ravellese fece ricorso 
per la restituzione. 
Ma non fu il solo momento di tensione 
avvenuto durante la ricognizione del cor-
po. Il governatore regio aveva autorizzato 
i rappresentanti dell’amministrazione mu-
nicipale ad assistere al rito e probabilmen-
te erano riemersi con maggiore forza gli 
antichi dissapori che avevano segnato l’in-
tera vicenda, al segno che il vescovo Tafu-
ri aveva impugnato il bastone, minaccian-
do di romperlo in testa al sindaco del po-
polo Antonio Pisacane.   
La preoccupazione che le reliquie del bea-
to potessero circolare senza che la città ne 
fosse stata a conoscenza aveva spinto i rap-
presentanti del governo cittadino a chiede-
re nuovamente al re che la stanza dove era 
conservata temporaneamente la cassa con 
il corpo del Beato dovesse essere munita 
di 4 chiavi (vescovo, frati, governo nobi-
liare, governo popolare).   
A tutte queste istanze, per evitare il pro-
trarsi delle contese, con dispaccio del 3 
febbraio veniva stabilito l’utilizzo delle 
quattro chiavi, ma un nuovo ricorso venne 
presentato, questa volta dal vescovo citta-
dino, che evidenziò come la città non ave-
va alcun diritto a pretendere le chiavi se 
prima non avesse dichiarato il Beato Bona-
ventura come patrono della Città e conse-
guentemente contribuito al mantenimento 
della cappella che avrebbe accolto il suo 
corpo.  
L’unica soluzione per porre termine alle 
contese era quella di velocizzare le opera-
zioni relative alla composizione del corpo 
e alla collocazione per la pubblica venera-
zione.  
Sulle ossa non necessarie alla composizio-
ne del corpo era stata prevista l’assegna-
zione al Papa, ai conventi di San Lorenzo 
Maggiore di Napoli, di Sant’Antonio di 
Nocera e a quello di Potenza.   
Così, con dispaccio del 20 aprile successi-
vo, venne sovranamente ordinato “di met-
tere insieme tutte le ossa principali” e col-
locare il corpo sotto un altare della chiesa 
di S. Francesco in una cassa con cristallo 
nella parte anteriore, in modo tale da po-
tersi vedere dai fedeli. Circa l’asportazio-
ne di reliquie, era consentito prelevare 
piccoli frammenti e donarli ai conventi 
dell’ordine cui spettavano di diritto.  
Ma l’esecuzione dell’ordine sovrano do-
vette incontrare ancora ostacoli e la conse-



PAGINA 16                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

gna delle chiavi per procedere alla rico-
gnizione e alla nuova sistemazione del 
Beato avvenne solo a partire dal giugno 
successivo. 
Arriviamo finalmente a domenica 30 
giugno 1776, ora nona. Con rito presie-
duto dal vescovo di Ravello-Scala, Mi-
chele Tafuri, con funzione di giudice 
delegato dalla Sede Apostolica, comincia-
vano le operazioni di composizione del 
corpo e di collocazione del Beato Bona-
ventura interrotte il 6 gennaio 1776, a 
causa della mancanza nella chiesa conven-
tuale di un luogo destinato alla definitiva 
esposizione.  
In quei mesi era stato ricavato uno spazio 
sotto l’altare maggiore marmoreo con 
inferriata esterna piombata sotto e sopra i 
marmi dell’altare. Nello spazio ricavato 
era stata collocata una cassa di legno inta-
gliata, decorata e indorata con due vetri 
sul lato anteriore e posteriore nella quale 
doveva collocarsi il corpo del Beato per 
la pubblica venerazione.  
Verificata la congruità del luogo destina-
to alla collocazione, si procedeva alla 
composizione del corpo del Beato, che 
era stato collocato in una cassa di casta-
gno nella cappella del dormitorio del 
convento che in precedenza era stata 
proprio la stanza in cui dimorò e morì il 
Beato e tuttora.Deputati alla realizzazio-
ne della macchina del corpo furono D. 
Giuseppe Galano e D. Francesco Gandol-
fi, professori esperti nell’arte anatomica, 
che avevano già operato per conto 
dell’ordine nella composizione del corpo 
del beato Andrea Conti, conservato nel 
Convento del Piglio, nel frusinate.  
 Le operazioni materiali di apertura della 
cassa lignea e delle piastre di ferro in cui 
erano conservate le osse del Beato furono 
eseguite dal maestro d’ascia ravellese 
Andrea Guerrasio. Trasferite le ossa del 
beato su una nuova cassa aperta, comin-
ciarono le operazioni di composizione del 
corpo in tutte le sue articolazioni e le 

parti non necessarie furono requisite dal 
vescovo Tafuri. 
Il corpo fu vestito dell’abito conventuale 
con cappuccio di colore cinerino e cinto 
con un cordone fatto di fili d’argento, al 
quale fu legata una corona di perle false. 
Dopo la vestizione il corpo fu collocato 
supinamente con le mani una sull’altra al 
di sopra del ventre in una sorta di mate-
rasso di lama d’argento imbottito di bam-
bace e con la testa sopra un cuscino. Il 
materasso con il corpo del Beato fu ripo-
sto su una sorta di piccola bara e traslata 
dai frati processionalmente al canto del 
Te Deum con torce accese dal luogo ove 
era stato temporaneamente riposto allo 
spazio ricavato al di sotto dell’altare mag-
giore della chiesa di San Francesco. Effet-
tuate le operazioni di collocazione del 
Beato nella sua nuova dimora, al canto 
dell’Iste Confessor, seguito dall’antifona 
Similabo eum e dall’orazione propria ap-
provata da papa Pio VI, terminò il rito di 
composizione e di collocazione del corpo 
e forse anche le polemiche insorte.       
Per consentire una maggiore partecipa-
zione popolare, a causa delle ordinarie 
piogge che annualmente interessavano il 
territorio in occasione della festa del 26 
ottobre, cinque anni dopo la beatificazio-
ne, nel 1780, la comunità religiosa di 
Ravello insieme al capitolo e clero citta-
dino richiesero il trasferimento della festa 
del Beato Bonaventura da Potenza al 25 
giugno, per la quale venne ottenuto il 
relativo decreto della Sacra Congregazio-
ne de’Riti e il conseguente regio exequa-
tur. Il 19 ottobre successivo il vescovo di 
Ravello e Scala Nicola Molinari si unifor-
mò ai provvedimenti della Santa Sede 
decretando il trasferimento della festa 
annuale dal 26 ottobre al 25 giugno. 
Non sappiamo al momento e in che mi-
sura venne celebrata la festa di giugno, 
ma la successiva soppressione del con-
vento, avvenuta nel 1809, e le alterne 
vicende che interessarono la comunità 
nel corso dell’Ottocento, potrebbe aver-
ne limitato l’applicazione, continuando a 
celebrare il beato nel giorno della sua 
morte, il 26 ottobre. Il giorno in cui per 
citare un compianto amico di tutti noi: 
Padre Gianfranco Grieco: si chiudeva una 
storia terrena e si apriva quella celeste. 

Una storia che continua. 
Salvatore Amato 

 

Nel mese di novembre hanno terminato il pelle-
grinaggio terreno: Orsola Palumbo e Pantaleone 
Gambardella. 
Orsola Palumbo, venuta a mancare all'e-
tà di 85 anni, è stata figura stimata e pro-
fondamente legata alla sua terra d'origine. 
Era sorella del compianto professo-
re Vincenzo Palumbo, con cui condivi-
deva valori di umanità, cultura e dedizione 
alla famiglia. Pur vivendo da anni a Roma, 
Orsola non ha mai reciso il filo che la lega-
va alla sua amata Ravello, dove ha sempre 
mantenuto affetti e ricordi preziosi. Nel 
dolore la piangono le adorate fi-
glie Tiziana e Sabrina, insieme ai cari 
nipoti Francesco e Giuseppe, ai familia-
ri, ai parenti e a quanti le hanno voluto 
bene. Il suo sorriso gentile, la sua elegante 
riservatezza e la sua profonda dolcezza 
lasciano un segno indelebile in chi l'ha co-
nosciuta. Orsola raggiunge in cielo l'amato 
marito Alfonso Corvino, ricongiungen-
dosi a lui dopo una vita condivisa nel segno 
dell'amore, del rispetto e della fami-
glia.Il rito funebre si è tenuto a Ro-
ma, dove la cara Orsola viveva, alla pre-
senza dei familiari e degli amici più stretti. 
Le spoglie riposano nel cimitero di Ravel-
lo. 
Pantaleone Gambardella, storico fale-
gname ed ebanista, era figura conosciuta e 
stimata in paese. Avrebbe compiuto 90 
anni il 22 novembre. 
Lo piangono con profondo affetto la mo-
glie Anna, i figli Rino, Ferdinando e Ange-
lica, le nuore Pina e Monica, il gene-
ro Andrea, i cari nipoti Nicoll, Shaira e 
Domenico, il fratello Roberto e i nipoti 
tutti. Persona mite, garbata e perbene, 
Pantaleone Gambardella era un uomo d’al-
tri tempi, legato ai valori dell’onestà, del 
lavoro e della famiglia. La sua bottega, 
prima a Via Trinità, poi al bivio per Scala, è 
stata per decenni un punto di riferimento 
per chi cercava la maestria dell’artigiano 
autentico, capace di trasformare il legno in 
opere che univano solidità e bellezza. La 
sua vena artistica, ereditata e tramandata 
all’interno della famiglia, continua oggi a 
vivere attraverso le attività dei figli, che ne 
proseguono con passione la tradizione arti-
giana e artistica.  
I funerali sono stati celebrati giovedì 6 no-

vembre, nel Duomo di Ravello. 

Ravello in lutto 


