
PAGINA 1                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

ANNO XXI - N. 12 – GENNAIO 2026          PERIODICO DELLA COMUNITÀ ECCLESIALE DI RAVELLO  

WWW.DUOMORAVELLO.IT - WWW.INCONTRORAVELLO.COM         

La pace è responsabilità comune 
Non lasciarsi vincere dall’indifferenza 

Messaggio di Sua Santità Leone XIV 
per la LIX Giornata mondiale della Pace 

«Rallegriamoci tutti nel Signore: il nostro 
Salvatore è nato nel mondo. Oggi la vera 
pace è scesa a noi dal cielo» (Antifona 
d’ingresso alla Messa della notte di Nata-
le). Così canta la liturgia nella notte di 
Natale, e così riecheggia nella Chiesa l’an-
nuncio di Betlemme: il Bambino che è 
nato dalla Vergine Maria è il Cristo Si-
gnore, mandato dal Padre a salvarci dal 
peccato e dalla morte. Egli è la nostra 
pace, Colui che ha vinto l’odio e l’ini-
micizia con l’amore misericordioso di 
Dio. Per questo «il Natale del Signore è 
il Natale della pace» (S. LEONE MA-
GNO, Sermone 26). 
Gesù è nato in una stalla, perché non 
c’era posto per Lui nell’alloggio. Appe-
na nato, sua mamma Maria «lo avvolse 
in fasce e lo pose in una mangia-
toia» (cfr. Lc 2, 7). Il Figlio di Dio, per 
mezzo del quale tutto è stato creato, 
non viene accolto e la sua culla è una 
povera mangiatoia per gli animali. 
Il Verbo eterno del Padre, che i cieli 
non possono contenere, ha scelto di 
venire nel mondo così. Per amore ha 
voluto nascere da donna, per condivide-
re la nostra umanità; per amore ha ac-
cettato la povertà e il rifiuto e si è iden-
tificato con chi è scartato ed escluso. 
Nel Natale di Gesù già si profila la scelta 
di fondo che guiderà tutta la vita del Fi-
glio di Dio, fino alla morte sulla croce: la 
scelta di non far portare a noi il peso del 
peccato, ma di portarlo Lui per noi, di 
farsene carico. Questo, solo Lui poteva 
farlo. Ma nello stesso tempo ha mostrato 
ciò che invece solo noi possiamo fare, 
cioè assumerci ciascuno la propria parte 

di responsabilità. Sì, perché Dio, che ci ha 
creato senza di noi, non può salvarci senza 
di noi (cfr. S. AGOSTINO, Discorso 169, 
11. 13), cioè senza la nostra libera volon-
tà di amare. Chi non ama non si salva, è 
perduto. E chi non ama il fratello che 
vede, non può amare Dio che non vede 

(cfr. 1 Gv 4, 20). 
Sorelle e fratelli, ecco la via della pace: la 
responsabilità. Se ognuno di noi — a tutti 
i livelli —, invece di accusare gli altri, 
riconoscesse prima di tutto le proprie 
mancanze e ne chiedesse perdono a Dio, 
e nello stesso tempo si mettesse nei panni 
di chi soffre, si facesse solidale con chi è 
più debole e oppresso, allora il mondo 
cambierebbe. 

Gesù Cristo è la nostra pace prima di 
tutto perché ci libera dal peccato e poi 
perché ci indica la via da seguire per supe-
rare i conflitti, tutti i conflitti, da quelli 
interpersonali a quelli internazionali. Sen-
za un cuore libero dal peccato, un cuore 
perdonato, non si può essere uomini e 

donne pacifici e costruttori di pace. 
Per questo Gesù è nato a Betlemme 
ed è morto sulla croce: per liberarci 
dal peccato. Lui è il Salvatore. Con la 
sua grazia, possiamo e dobbiamo fare 
ognuno la propria parte per respinge-
re l’odio, la violenza, la contrapposi-
zione e praticare il dialogo, la pace, la 
riconciliazione. 
In questo giorno di festa, desidero 
inviare un caloroso e paterno saluto a 
tutti i cristiani, in modo speciale a 
quelli che vivono in Medio Oriente, 
che ho inteso incontrare recentemen-
te con il mio primo viaggio apostoli-
co. Ho ascoltato le loro paure e co-
nosco bene il loro sentimento di im-
potenza dinanzi a dinamiche di potere 
che li sorpassano. Il Bambino che 
oggi nasce a Betlemme è lo stesso 
Gesù che dice: «Abbiate pace in me. 
Nel mondo avete tribolazioni, ma 

abbiate coraggio: io ho vinto il mon-
do!» (Gv 16, 33). 
Da Lui invochiamo giustizia, pace e stabi-
lità per il Libano, la Palestina, Israele, la 
Siria, confidando in queste parole divine: 
«Praticare la giustizia darà pace. Onorare 
la giustizia darà tranquillità e sicurezza 
per sempre» (Is 32, 17). 
Al Principe della Pace affidiamo tutto il 
Continente europeo, chiedendogli di con-

 



PAGINA 2                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

tinuare a ispirarvi uno spirito comunitario 
e collaborativo, fedele alle sue radici cri-
stiane e alla sua storia, solidale e acco-
gliente con chi si trova nel bisogno. Pre-
ghiamo in modo particolare per il marto-
riato popolo ucraino: si arresti il fragore 
delle armi e le parti coinvolte, sostenute 
dall’impegno della comunità internaziona-
le, trovino il coraggio di dialogare in mo-
do sincero, diretto e rispettoso. 
Dal Bambino di Betlemme imploriamo 
pace e consolazione per le vittime di tutte 
le guerre in atto nel mondo, specialmente 
di quelle dimenticate; e per quanti soffro-
no a causa dell’ingiustizia, dell’instabilità 
politica, della persecuzione religiosa e del 
terrorismo. Ricordo in modo particolare i 
fratelli e le sorelle del Sudan, del Sud Su-
dan, del Mali, del Burkina Faso e della 
Repubblica Democratica del Congo. 
In questi ultimi giorni del Giubileo della 
Speranza, preghiamo il Dio fatto uomo 
per la cara popolazione di Haiti, affinché 
cessi ogni forma di violenza nel Paese e 
possa progredire sulla via della pace e del-
la riconciliazione. 
Il Bambino Gesù ispiri quanti in America 
Latina hanno responsabilità politiche, per-
ché, nel far fronte alle numerose sfide, sia 
dato spazio al dialogo per il bene comune 
e non alle preclusioni ideologiche e di 
parte. 
Al Principe della Pace domandiamo che 
illumini il Myanmar con la luce di un futu-
ro di riconciliazione: ridoni speranza alle 
giovani generazioni, guidi l’intero popolo 
birmano su sentieri di pace e accompagni 
quanti vivono privi di dimora, di sicurezza 
o di fiducia nel domani. 
A Lui chiediamo che si restauri l’antica 
amicizia tra Thailandia e Cambogia e che 
le parti coinvolte continuino ad adoperarsi 
per la riconciliazione e la pace. 
A Lui affidiamo anche le popolazioni 
dell’Asia meridionale e dell’Oceania, pro-
vate duramente dalle recenti e devastanti 
calamità naturali, che hanno colpito dura-
mente intere popolazioni.  
Di fronte a tali prove, invito tutti a rinno-
vare con convinzione il nostro impegno 
comune nel soccorrere chi soffre. 
Cari fratelli e sorelle, 
nel buio della notte, «veniva nel mondo la 
luce vera, quella che illumina ogni uo-
mo» (Gv 1, 9), ma «i suoi non lo hanno 
accolto» (Gv 1, 11). Non lasciamoci vince-
re dall’indifferenza verso chi soffre, per-

ché Dio non è indifferente alle nostre mi-
serie. 
Nel farsi uomo, Gesù assume su di sé la 
nostra fragilità, si immedesima con ognu-
no di noi: con chi non ha più nulla e ha 
perso tutto, come gli abitanti di Gaza; con 
chi è in preda alla fame e alla povertà, 
come il popolo yemenita; con chi è in fuga 
dalla propria terra per cercare un futuro 
altrove, come i tanti rifugiati e migranti 
che attraversano il Mediterraneo o percor-
rono il Continente americano; con chi ha 
perso il lavoro e con chi lo cerca, come 
tanti giovani che faticano a trovare un im-
piego; con chi è sfruttato, come i troppi 
lavoratori sottopagati; con chi è in carcere 
e spesso vive in condizioni disumane. 
Al cuore di Dio giunge l’invocazione di 
pace che sale da ogni terra, come scrive un 
poeta: 
«Non la pace di un cessate-il-fuoco, 
nemmeno la visione del lupo e dell’agnello, 
ma piuttosto 
come nel cuore quando l’eccitazione è finita 
e si può parlare solo di una grande stanchezza. 
[…] 
Che venga 
come i fiori selvatici, 
all’improvviso, perché il campo 
ne ha bisogno: pace selvatica». (1) 
In questo giorno santo, apriamo il nostro 
cuore ai fratelli e alle sorelle che sono nel 
bisogno e nel dolore. Così facendo lo 
apriamo al Bambino Gesù, che con le sue 
braccia aperte ci accoglie e dischiude a noi 
la sua divinità: «A quanti però lo hanno 
accolto ha dato potere di diventare figli di 
Dio» (Gv 1, 12). 
Tra pochi giorni terminerà l’Anno giubila-
re. Si chiuderanno le Porte Sante, ma Cri-
sto, nostra speranza, rimane sempre con 
noi! Egli è la Porta sempre aperta, che ci 
introduce nella vita divina.  
È il lieto annuncio di questo giorno: il 
Bambino che è nato è il Dio fatto uomo; 
egli non viene per condannare, ma per 
salvare; la sua non è un’apparizione fuga-
ce, Egli viene per restare e donare sé stes-
so.  
In Lui ogni ferita è risanata e ogni cuore 
trova riposo e pace. «Il Natale del Signore 
è il Natale della pace». 
A tutti auguro di cuore un sereno santo 

Natale! 

 
Fonte: “L’Osservatore Romano” 

La militarizzazione         
della coscienza:  

quel pensiero da disarmare  

 

 
Il Messaggio di papa Leone per la Giornata 
mondiale della pace giunge in un momen-
to storico di straordinaria drammaticità, 
quando l’incremento delle spese militari e 
la proliferazione dei conflitti armati sem-
brano confermare una deriva inarrestabile 
verso la logica della forza.  
La specificità più rilevante risiede nella 
proposta di un realismo alternativo, che 
rovescia radicalmente il paradigma domi-
nante.  
Leone XIV denuncia infatti con lucidità il 
paradosso del nostro tempo: «Non sono 
pochi oggi a chiamare realistiche le narra-
zioni prive di speranza, cieche alla bellezza 
altrui, dimentiche della grazia di Dio che 
opera sempre nei cuori umani, per quanto 
feriti dal peccato».  
È qui che si gioca la partita decisiva: quale 
realismo? Quello che vede solo tenebre e 
minacce, o quello capace di riconoscere la 
presenza della pace come presenza e cam-
mino prima ancora che come meta?  
Il Papa richiama Sant’Agostino per sottoli-
neare un dato fenomenologico essenziale: 
la pace è «a portata di mano», non richie-
de sforzo per essere posseduta, mentre 
richiede capacità per essere lodata e rico-
nosciuta. 
Il problema non è dunque l’assenza della 
pace, ma la nostra cecità di fronte alla sua 
presenza operante, la nostra incapacità di 
nominarla e testimoniarla. 
Questa prospettiva apre immediatamente 
alla dimensione del dialogo, che nel Mes-
saggio assume un rilievo centrale. 
Il richiamo ad Agostino – «chi ama vera-
mente la pace ama anche i nemici della 
pace» – e alla Gaudium et spes indica la 
via dell’ascolto e dell’incontro con le ra-
gioni altrui come alternativa strutturale 
alla logica della contrapposizione armata.  
Non si tratta di un’ingenuità irresponsabi-
le, ma del riconoscimento che la deterren-
za nucleare e l’equilibrio del terrore incar-
nano «l’irrazionalità di un rapporto tra 
popoli basato non sul diritto, sulla giustizia 
e sulla fiducia, ma sulla paura e sul domi-
nio della forza». 
Il dialogo emerge quindi non come opzio-
ne etica soggettiva, ma come necessità 
storica oggettiva di fronte alla spirale di-
struttiva della delega alle macchine delle 



PAGINA 3                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

decisioni su vita e morte, con il conse-
guente «processo di deresponsabilizzazio-
ne dei leader politici e militari». 
Leone denuncia, inoltre, il tentativo di 
riallineare le politiche educative sostituen-
do la cultura della memoria con 
«campagne di comunicazione che diffon-
dono la percezione di minacce e trasmet-
tono una nozione meramente armata di 
difesa e di sicurezza».  
Il dialogo diventa così resistenza critica 
contro la militarizzazione del pensiero 
stesso, contro la trasformazione di pensie-
ri e parole in armi.  
La rilevanza antropologica del Messaggio 
si concentra poi nella meditazione sulla 
fragilità, simbolizzata dal Bambino di Bet-
lemme.  
«Nulla ha la capacità di cambiarci quanto 
un figlio», scrive il Papa, citando il suo 
predecessore Francesco: «la fragilità uma-
na ha il potere di renderci più lucidi ri-
spetto a ciò che dura e a ciò che passa, a 
ciò che fa vivere e a ciò che uccide».  
È questa la vera forza disarmante della 
pace: non la potenza militare che si pre-
tende dissuasiva, ma la vulnerabilità che 
mette «in discussione la direzione che 
abbiamo scelto, come singoli e come co-
munità». 
Per la vita quotidiana, questo Messaggio 
offre indicazioni precise. Prima di tutto, 
custodire la pace «come una piccola fiam-
ma minacciata dalla tempesta», non di-
menticando «i nomi e le storie di chi ce 
l’ha testimoniata». 
La pace è principio che guida e determina 
le scelte concrete. In secondo luogo, pra-
ticare il disarmo integrale che Giovanni 

XXIII indicava come necessario: smontare 
«anche gli spiriti, adoprandosi sincera-
mente a dissolvere, in essi, la psicosi belli-
ca». Significa rifiutare la logica dell’escala-
tion verbale, dell’aggressività nelle rela-
zioni quotidiane, della chiusura identitaria 
che riconosce solo chi è simile e respinge 
chi è diverso.  
Infine, la chiamata a una responsabilità 
civile e politica: promuovere «società civi-
li consapevoli», «forme di associazionismo 
responsabile», «pratiche di giustizia ripa-
rativa». 
Nelle parole di papa Leone risuona qual-
cosa che eccede la contingenza storica pur 
abitandola pienamente: è l’annuncio che la 
pace non attende di essere costruita come 
si edifica un edificio su fondamenta inesi-
stenti, ma chiede di essere riconosciuta, 
accolta, custodita come presenza già ope-
rante nel tessuto della storia. 
Il realismo della pace disarmata è dunque 
più radicale, più audace, più rivoluziona-
rio di ogni realismo armato: perché osa 
credere che la fiamma della fraternità 
umana, pur minacciata, pur contrastata, 
pur apparentemente sul punto di spegner-
si, continua a bruciare nei «molti testimo-
ni» disseminati in ogni angolo del pianeta. 
Osa credere che la conversione dei cuori 
precede e rende possibile ogni disarmo 
esteriore. Osa credere, infine, che 
«mentre al male si grida “basta”, alla pace 

si sussurra “per sempre”». 
 

Giovanni Scarafile 
Fonte: “Avvenire” 

 
 

Con la precisione di un chirurgo e la pas-
sione di un mistico, Sequeri diagnostica 
la malattia mortale che affligge il cristia-
nesimo: non l’ateismo teorico, ma un più 
insidioso e profondo “vuoto affettivo”. Il 
Dio che è morto nella postmodernità non 
è l’Ens necessarium dei filosofi, ma il Dio 
vivente, il Dio sentito, l’“affettivo”. 
La sua analisi è un poten-
te j’accuse contro un cristianesimo che si 
è rifugiato nelle “forme” – dogmi, dottri-
ne, rituali – dimenticando le “forze” 
dell’esperienza e della teofania. È su que-
sto crinale che la sua riflessione si fa più 
acuta e apre un dialogo fecondo con una 
prospettiva sapienziale che cerca 
il Sophion, il principio di Sapienza divina. 
Sequeri chiama le cose con il loro nome. 
La “morte di Dio” è in realtà la morte di 
un certo tipo di Dio: il Dio-idea, il Dio-
concetto della modernità. 
Questo Dio, ridotto a “prodotto della 
mente”, è inevitabilmente destinato a 
diventare insignificante in un’epoca che, 
almeno a parole, esalta l’esperienza. La 
diagnosi di Sequeri diventa spietata: la 
teologia ha fallito perché ha continuato a 
parlare di Dio dall’interno del proprio 
recinto, senza incarnarsi nel linguaggio 
della cultura. 
Il risultato è un cristianesimo “fuori asse”, 
come mostra la figura del monaco Otlo-
ne: un credente che mantiene tutte le 
forme della fede (preghiera, obbedienza, 
dottrina) ma sperimenta un deserto inte-
riore, un’assenza di Dio. Dove la comu-
nicazione affettiva si interrompe, la fede 
diventa un guscio vuoto, un “dogma” nel 
senso deteriore del termine, cioè un’im-
posizione esteriore priva di vita. 
È nella rilettura del Concilio di Nicea che 
Sequeri compie il balzo più audace. Nel 
“generato, non creato” vede una rivolu-
zione copernicana: il Dio cristiano non è 
più il Motore Immobile, ma è, fin dall’e-
ternità, Generazione. 
L’Uno solitario e autosufficiente della 
filosofia greca sparisce, perché Dio è re-
lazione, donazione, paternità e filiazione. 
Propone così un Dio che è, in sé stes-
so, Comunione d’Amore. L’ontologia 

Se il cristianesimo 
si rifugia nella    

forma 



PAGINA 4                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

diventa un’ “ontologia affettiva”: il fon-
damento non è una sostanza, ma una 
relazione; non un’idea, ma un atto d’a-
more che genera. Il Lógos che illumina 
ogni uomo è il Figlio generato dal Padre: 
qui la luce della ragione e della fede tro-
vano la loro comune sorgente in un Dio 
che è Relazione luminosa. 
Perciò, Sequeri insiste sulla “teofania” 
come esperienza necessaria del “Dio vi-
vente”.  
Non come apparizione straordinaria, ma 
come il “tocco” di Dio percepito nella 
“pura gioia per la felicità altrui”. È nell’a-
more per il prossimo che si fa esperienza 
sensibile della perfezione divina. Questa 
intuizione si allinea con una teologia sa-
pienziale che cerca la Sapienza nelle ope-
re e nelle relazioni. L’“illuminismo cri-
stico” che cerco di delineare trova qui un 
alleato formidabile: la luce di Dio non 
acceca con bagliori soprannaturali, ma 
illumina dall’interno l’umano, renden-
doci capaci di riconoscere il divino nel 
volto dell’altro, nella gioia condivisa, 
nella giustizia che aneliamo. 
Tuttavia, sorge una domanda crucia-
le: questa teofania affettiva è sufficiente a 
colmare il vuoto? L’esperienza del bello, 
del buono e del vero può essere un se-
gno, un riflesso della Sophia, ma non è 
ancora l’incontro con la Sorgente perso-
nale.  
La forza del Cristo, nell’“illuminismo 
cristico”, sta proprio nell’essere 
il Sophion fatto carne, il punto di incon-
tro tangibile e storico tra l’immanenza 

della Sapienza e la trascendenza del Dio 
vivente. Sequeri accenna a questa 
“compatibilità cristologica”, sottolinean-
do come la rivelazione storica dia senso e 
compimento a tutte le teofanie diffuse. 
Le parti conclusive del libro, sulla 
“giustizia degli affetti” e 
sull’“intercessione”, sono forse le più 
profetiche. Sequeri connette la 
“generazione eterna” con una nuova idea 
di giustizia, non più come semplice ap-
plicazione di una legge, ma come il “dare 
a ciascuno il suo” in un senso profonda-
mente ontologico.  
La generazione è il paradigma stesso del-
la giustizia: parti di sé vengono destinate 
a diventare l’altro. In questo, egli scorge 
il modello per un umanesimo rigenerato. 
L’intercessione di Mosè e, supremamen-
te, quella di Cristo, che “si fa peccato” 
per noi, completano questo quadro. 
Questo Dio non è un tiranno distante, 
ma un Dio che si espone, che condivide 
il destino della creatura, che rifiuta la 
salvezza privilegiata e sceglie la solidarie-
tà fino all’abisso della croce. 
È un’immagine potentissima, che smonta 
definitivamente la caricatura del Dio 
faraonico e apre a un’etica della respon-
sabilità e della compassione. 
Da una prospettiva di illuminismo cristi-
co, questo è il cuore della questione. La 
luce del Lógos non è una luce fredda e 
distaccata, ma una luce calda, 
“compassionevole”, che si fa carico delle 
tenebre del mondo per trasformarle 
dall’interno. La Chiesa e ogni credente 

sono chiamati a 
diventare, a loro 
volta, 
“intercessori”, 
ponti viventi che 
rifiutano di salvarsi 
da soli. In questo, 
Sequeri indica la 
strada per una 
“rivoluzione della 
tenerezza” che è al 
tempo stesso teo-
logica, ecclesiale e 
politica. 
Addio a Dio? non è 
un libro facile, ma 
è un libro necessa-
rio. È una mappa 
preziosa per orien-
tarsi nel deserto 

spirituale del nostro tempo e una minie-
ra di intuizioni per chi voglia ripensare la 
fede al di là degli steccati sterili tra tei-
smo e ateismo. 
La sua grandezza sta nell’aver individua-
to nel “vuoto affettivo” il vero nemico e 
nell’aver cercato la soluzione non in un 
ritorno al passato, ma in un rinnovato 
accesso alla sorgente più autentica della 
Tradizione: il Dio-Trinità, Amore gene-
rativo.  
Se, da una prospettiva sapienziale e cri-
stica, si potrebbe desiderare un ancorag-
gio più esplicito al Cristo storico come 
chiave di volta che unisce definitivamen-
te l’immanenza dell’affetto alla trascen-
denza del Dio vivente, questo non smi-
nuisce il valore profetico dell’opera. 
Sequeri non chiude il discorso, lo riapre. 
E ci consegna, come un testamento da 
far fruttare, l’immagine di un Dio che 
non dice “addio” all’uomo, ma che, 
nell’eterna generazione del Figlio e 
nell’intercessione dello Spirito, continua 
a cercarlo, a toccarlo, a commuoversi 
per lui. In un’epoca di “Dio liquido” o 
assente, questa è una testimonianza di 
rara forza e di speranza concreta. 
Il compito ora, per la teologia, la Chiesa 
e ogni credente, è quello di rendere nuo-
vamente “eccitante” e “affettivamente 
significativa” questa rivelazione. Il deser-
to, ci ricorda Sequeri, può ancora fiori-

re. 
 

Mons. Antonio Staglianò 
Fonte: Avvenire 



PAGINA 5                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

L’Incarnazione è un dialogo                          

di prossimità 
«E il Verbo si fece carne e venne ad abi-
tare in mezzo a noi» (Gv 1,14). Ogni 
anno il Natale ripropone questo annun-
cio, e ogni anno rischiamo di ascoltarlo 
come un evento remoto, accaduto una 
volta per tutte in un luogo lontano. Ep-
pure, la formula giovannea non descrive 
solo un fatto storico: indica una struttura 
permanente della vicinanza. Il Verbo 
non attraversa lo spazio per raggiungerci 
dall’esterno, non getta un ponte tra il 
cielo e la terra: viene ad abitare, si fa 
interno a ciò che già siamo. La Parola, 
prima di essere pronunciata, accade — e 
accade precisamente là dove meno ce 
l’aspettiamo: nel 
mezzo, nello 
spazio che crede-
vamo vuoto tra 
noi e l’altro. 
È forse per que-
sto che il Natale, 
nella sua essenza, 
non parla anzi-
tutto di un Dio 
che finalmente si 
comunica, ma di 
una comunicazio-
ne che scopriamo 
già in atto, di una 
presenza che non 
doveva essere 
costruita perché era già operante. La 
domanda, allora, non riguarda il come 
del dialogo, ma il dove: dove accade 
realmente la parola che ci raggiunge? 
Dove si colloca quella voce che, nei mo-
menti di autentica comprensione, sentia-
mo non appartenere interamente né a 
noi né all’altro? 
È una domanda che attraversa la storia 
del pensiero occidentale, ma che trova 
una formulazione sorprendente — e 
sorprendentemente sobria — in un testo 
del Cinquecento spagnolo. Nel ventino-
vesimo capitolo del Cammino di perfezio-
ne, Teresa d’Avila si rivolge alle mona-
che del suo monastero per insegnare 
loro a pregare senza sforzo e senza artifi-
cio. A un certo punto scrive: «Se parla, 

dovrà ricordarsi che l’interlocutore è 
presente in se stessa; se ascolta, dovrà 
ricordarsi di dover ascoltare una voce 
più vicina». 
“Se parla”, “se ascolta”: non atti straordi-
nari, ma le operazioni più quotidiane 
dell’esistenza. È proprio in esse che Te-
resa scorge qualcosa che abitualmente ci 
sfugge: l’interlocutore non va cercato 
altrove, non va costruito attraverso uno 
sforzo di interiorizzazione. È già presen-
te, più vicino di qualunque contenuto 
mentale. Come il Verbo giovanneo, la 
“voce più vicina” di Teresa non colma 
una distanza: rivela che la distanza era 

illusoria. 
Teresa parla a chiunque abbia fatto espe-
rienza del fatto che la parola, prima di 
appartenere a qualcuno, accade. Chi ha 
vissuto un dialogo autentico sa che i mo-
menti di reale comprensione non sono 
quelli in cui si riesce a “trasferire” il pro-
prio pensiero nella mente dell’altro, ma 
quelli in cui qualcosa emerge che nessu-
no dei due aveva previsto, come se la 
conversazione attingesse a una sorgente 
che né l’uno né l’altro possedevano in 
partenza. E se la solitudine fosse già abi-
tata? Forse il dialogo non comincia quan-
do decidiamo di aprirci, ma quando 
smettiamo di difenderci da una vicinanza 
che era già lì. 
Nell’esperienza quotidiana tendiamo a 

concepirci come territori distinti, dotati 
di un interno da custodire e di confini da 
sorvegliare. Questa rappresentazione 
introduce un errore silenzioso: ci porta a 
immaginare l’incontro come un ponte 
tra due interiorità chiuse, quasi che cia-
scuno dovesse prima presidiare il pro-
prio perimetro e solo poi decidere se 
aprirlo. Nel vissuto, questa impostazione 
rende difficile riconoscere che molte 
delle esperienze che consideriamo più 
intime emergono da un fondo umano 
che non è mai interamente nostro. 
Quando attraversiamo momenti di in-
tensità o di chiarezza improvvisa, li vi-

viamo come eventi 
profondamente 
personali. Nono-
stante ciò, queste 
esperienze non si 
lasciano mai posse-
dere del tutto, co-
me se portassero 
con sé un’origine 
che non coincide 
con la nostra bio-
grafia. C’è in esse 
qualcosa di imper-
sonale — non nel 
senso della freddez-
za, ma nel senso di 
una comune possi-

bilità di accadere che ci precede. 
L’errore più diffuso nasce dal modo in 
cui intendiamo l’interiorità: trattandola 
come uno spazio recintato da protegge-
re. In questa prospettiva, parlare diventa 
un atto di trasferimento, come se doves-
simo estrarre qualcosa dal nostro territo-
rio per consegnarlo all’altro. Ma quando 
riconosciamo che ciò che chiamiamo 
interno non è un possesso esclusivo, 
bensì una modulazione singolare di un 
fondo comune, il dialogo cambia natura: 
non espone un interno, rende visibile 
una continuità che era già operante. 
Nel vissuto, questa esperienza è ricono-
scibile quando, parlando con qualcuno, 
sentiamo che le parole non appartengo-
no pienamente né a noi né all’altro, co-



PAGINA 6                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

me se affiorassero da una zona intermedia 
che nessuno dei due controlla. Il conti-
nuum umano introduce un’asimmetria 
radicale: ciò che parla non coincide mai 
completamente con chi parla. Lo avver-
tiamo quando ciò che diciamo ci sorpren-
de, o quando le parole dell’altro risuona-
no in noi non come informazioni nuove, 
ma come riconoscimenti inattesi. 
Riconoscere il continuum umano non 
significa dissolvere i soggetti in un indi-
stinto, ma abitare una dimensione in cui 
la differenza non è separazione assoluta. 
Molti ostacoli al dialogo nascono dalla 
paura di perdere se stessi, come se aprirsi 
al comune comportasse una dissoluzione. 
In realtà, ciò che viene messo in questio-
ne non è la singolarità, ma l’illusione 
della sua autosufficienza. Quando questa 
illusione cade, il dialogo può emergere 
come esperienza in cui ciò che ci attra-
versa prende parola — non per annullare 
gli io, ma per mostrarli come punti di 
passaggio di un umano che li precede e li 
eccede. 
Esiste un momento, nel dialogo autenti-
co, in cui qualcosa tace: non il discorso, 
ma la domanda su chi stia parlando. La 
parola smette di essere un possesso da 
esibire e diventa puro transito — attra-
versamento di una voce che non appartie-
ne a nessuno perché non è appropriabile 
da nessuno. L’umano, allora, non è ciò 
che ciascuno custodisce nel proprio re-
cinto, ma ciò che accade tra noi, prima 
ancora che esistano un io e un tu da sepa-
rare. Il dialogo, nella sua forma più pro-
pria, non crea ponti tra isole: rivela che 
le isole sono sempre state penisole, pro-
lungamenti di una terra comune che il 
mare dell’abitudine ci aveva fatto dimen-
ticare. 
In questa prospettiva, il compito più dif-
ficile non è costruire la comunicazione, 
ma smettere di ostacolarla. Giovanni, 
Teresa, e — quattro secoli dopo — una 
poetessa americana hanno detto, ciascuno 
a suo modo, la stessa cosa: la parola au-
tentica non è quella che produciamo, ma 
quella che ci trova già in ascolto. Quando 
la pretesa di possesso si ritrae, ciò che 
resta non è il silenzio, ma una forma di 
colloquio già in atto. Come scrive Sylvia 
Plath: «Allora il cielo e io siamo in aperto 

colloquio». 

Giovanni Scarafile 
Fonte: Avvenire 

Una Basilica di San Pietro gremita, 
oltre seimila fedeli all'interno e più di cin-
quemila in piazza, nonostante la pioggia. È 
in questo clima di raccoglimento e parteci-
pazione che Papa Leone XIV ha presie-
duto la Messa della Notte di Natale, 
rivolgendo un saluto caloroso ai presenti: 
«Benvenuti tutti! Bienvenidos! Welcome!». 
Parole semplici, accompagnate da gratitu-
dine per chi ha voluto essere presente 
"anche con questo clima", per celebrare in-
sieme la nascita di Cristo, «che ci porta la 
pace e l'amore di Dio». 
Nel cuore dell'omelia, il Pontefice ha gui-
dato i fedeli in una profonda meditazione 
sul mistero del Natale, partendo dall'im-
magine biblica della luce che squarcia le 
tenebre: «Il popolo che camminava nelle tene-
bre ha visto una grande luce». Una luce che 
non viene dall'alto dei cieli, ma nasce nella 
povertà di una stalla, nel volto fragile di 
un bambino. È lì che Dio sceglie di abita-
re, facendosi vicino all'umanità. 
«Non è un'idea a salvarci - ha sottolineato 
Leone XIV - ma una storia d'amore». Un 
amore che prende carne, che si lascia toc-
care, che condivide la fragilità umana. Nel 
Bambino di Betlemme, Dio non dona 
qualcosa di sé, ma dona Sé stesso, rivelan-
do la dignità infinita di ogni persona. 
Il Papa ha poi richiamato le parole 
di Benedetto XVI, ricordando come 
non possa esserci spazio per Dio se non c'è 
spazio per l'uomo. «Quando l'uomo viene 
scartato, quando i poveri, i piccoli, gli stranieri 
vengono esclusi, allora anche Dio viene rifiuta-

to». Al 
contrario, 
dove c'è 
accoglien-
za, lì una 
stalla può 
diventare 
più santa 
di un tem-
pio e il 
grembo di 
Maria può 
diventare 
d i m o r a 
dell'allean-

za nuova. 
Nel suo messaggio, Leone XIV ha anche 
denunciato con forza le derive del nostro 
tempo: un'economia che trasforma le per-
sone in merce, una società che pretende di 
sostituirsi a Dio per dominare sugli altri. 
Di fronte a tutto questo, il Natale propone 
una rivoluzione silenziosa: l'umiltà di Dio 
che si fa uomo per liberare, non per domi-
nare. 
Lo sguardo del Papa si è poi allargato alla 
missione della Chiesa nel tempo presente. 
Come i pastori, chiamati nella notte, an-
che oggi i credenti sono invitati a lasciarsi 
illuminare dalla luce di Cristo e a diventa-
re testimoni di speranza. «Nel cuore di Cri-
sto - ha il Santo Padre - palpita il legame che 
unisce il cielo e la terra». 
Richiamando le parole di Papa France-
sco pronunciate un anno fa, Leone XIV ha 
sottolineato come il Natale sia tempo di 
gratitudine e di missione: gratitudine per 
il dono ricevuto, missione per portare 
speranza là dove sembra smarrita. Un 
cammino che si inserisce nel tempo del 
Giubileo, ormai vicino al suo compimen-
to. 
«Il Natale - ha concluso il Pontefice - è festa 
della fede, della carità e della speranza». Una 
speranza che non delude, perché nasce dal 
Dio che si fa bambino e chiede all'umanità 
di riscoprirsi fratelli. Con questa certezza, 
ha invitato tutti a camminare senza paura 
verso "l'alba del giorno nuovo", por-
tando nel mondo la luce del Vangelo e la 

pace che nasce dall'amore. 

Leone XIV: «Dio si fa uomo per                      
liberarci. Senza spazio per l’uomo 

non c’è spazio per Dio»  



PAGINA 7                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

Ci sono calcoli così complessi che un 
essere umano per farli “a mano” impie-
gherebbe oltre 10 miliardi di anni, men-
tre all’Intelligenza Artificiale bastano 
pochi centesimi di secondo. Vengono le 
vertigini solo a pensare cosa può fare 
questa rivoluzionaria tecnologia, di cui il 
fisico Mario Rasetti parla con i media 
vaticani in un’ampia intervista sulle diver-
se dimensioni dell’esistenza umana che ha 
toccato e, per certi versi, già stravolto. 
Ormai l’IA, come tutti stiamo imparando 
a chiamarla, fa parte della nostra vita. E 
sembra che, per alcuni utilizzi, già non se 
ne possa fare a meno.  
Per Rasetti, professore emerito di Fisica 
teorica del Politecnico di Torino e per 
lunghi anni docente nelle più importanti 
università del mondo da Oxford a Prince-
ton, siamo all’inizio di una vera e propria 
svolta per l’umanità. Per questo — sot-
tolinea con vigore — le domande etiche, 
le questioni antropologiche non possono 
essere meno rilevanti di quelle tecniche. 
Voce tra le più autorevoli al mondo sul 
tema, Rasetti spera che l’Intelligenza 
Artificiale venga usata per il bene, non 
per il male dell’uomo.  
Ci troviamo dunque dinnanzi a un bivio 
epocale. Spetta a noi intraprendere la 
strada giusta. 
Professor Rasetti, fino a pochi anni fa, l’Intel-
ligenza Artificiale sembrava materia per pochi 
esperti. Oggi è una presenza reale, concreta, 
nella vita di ognuno di noi. Per la rivista 
«Time», i suoi “creatori” meritano il titolo di 

«Personaggio dell’An-
no del 2025». La 
stupisce questa accele-
razione sociale e cul-
turale, oltre che tecno-
logica, del fenomeno? 
Diciamo che non mi 
stupisce perché ci 
sono dentro, ci vi-
vo, e ho dovuto io 
stesso adattarmi a 
una velocità di cre-

scita e di sviluppo enorme. L’Intelligenza 
Artificiale, non c’è dubbio, è una rivolu-
zione. Forse la più grande rivoluzione 
culturale di tutta la storia dell’Homo sa-
piens.  
È forse anche una transizione antropolo-
gica: sta cambiando certi modi con cui 
noi ci rapportiamo al mondo naturale, la 
realtà con cui comunichiamo. La velocità 
con cui sta avvenendo ci stupisce. C’è un 
famoso grafico che mostra l’indice di 
sviluppo dell’umanità sul pianeta Terra 
nel tempo e va dall’8000 a.C. fino ai 
giorni nostri. L’indice dipende da molti 
parametri.  
Questa curva è praticamente appiattita 
sullo zero dall’8000 a.C. poi mostra pic-
coli segni di sviluppo crescente. Bisogna 
arrivare al 1770 per vederle fare un’im-
pennata, che è un vero gomito, da oriz-
zontale diventa praticamente verticale. Il 
punto nel quale c’è il gomito corrisponde 
all’invenzione della macchina a vapore e 
quindi l’inizio dell’era industriale.  
Negli ultimi dieci anni, la curva è proprio 
una retta verticale. Allora bisogna fare il 
logaritmo. E facendo questo vediamo che 
stiamo percorrendo una curva analoga a 
quella della Rivoluzione industriale, ma 
in scale logaritmiche! Quindi ci sono se-
gni che la velocità di crescita sia ora addi-
rittura doppio esponenziale: l’esponen-
ziale dell’esponenziale. Andare al doppio 
esponenziale significa andare a regimi nei 
quali i nostri riflessi umani non ci per-
mettono di avere il controllo di nulla. 

Proprio soffermandoci su questo aspetto della 
rapidità. Delle «machine learning» si parla in 
campo scientifico da oltre 50 anni, eppure 
l’Intelligenza Artificiale sembra averci colto di 
sorpresa. Siamo pronti a livello antropologico, 
di riflessione umana, a un «cambiamento 
d’epoca», come avrebbe detto Papa Francesco, 
che ha assunto questa rapidità. Una velocità, 
lei lo diceva, con parametri che facciamo per-
fino fatica a concettualizzare? 
È tutto enorme in questo mondo dell’In-
telligenza Artificiale! Sa quanto è stato 
investito nell’IA negli ultimi 12 mesi 
negli Stati Uniti? 2,7 trilioni di dollari 
ovvero quattro volte il Pil italiano. E que-
sto è tutto troppo grande. Al tempo stes-
so, dobbiamo considerare che l’Intelli-
genza Artificiale ha pochissimo a che fare 
con l’intelligenza umana. Mi spiego: il 
nostro cervello è diviso in parti. Circa 50 
anni fa, alcuni neuroscienziati — uno era 
Francis Crick che vinse il premio Nobel 
per la scoperta del Dna — si accorsero 
facendo esperimenti che il pensiero razio-
nale toccava un frammento della cortec-
cia cerebrale: la corteccia prefrontale, 
che sta sulla parte anteriore del cervello. 
Due informatici del tempo, MuCulloch e 
Pitts, si accorsero che il funzionamento di 
questa corteccia prefrontale si descriveva 
bene matematicamente in termini binari, 
cioè usando solo stringhe di 0 e di 1, che 
è quello che fa un computer. Di lì nacque 
quella che oggi chiamiamo Intelligenza 
Artificiale. 
Ma la nostra intelligenza non usa solo 
questa parte anteriore del cervello. Per 
noi l’Intelligenza Artificiale è sostanzial-
mente machine learning. Noi riproducia-
mo con delle macchine una singola pro-
prietà del cervello umano che è quella di 
apprendere.  
Il nostro cervello tuttavia non lavora solo 
con la corteccia prefrontale. Per esem-
pio, tutte le cose che hanno a che fare 
con i sentimenti, le emozioni, la creativi-
tà, noi le facciamo con una ghiandoletta 
che sta al centro del cervello e non sulla 

Siamo a un bivio: 
usare l’Intelligenza Artificiale 

per il bene dell’umanità 
Intervista con il fisico Mario Rasetti sulla rivoluzione tecnologica                 

che ci sta già cambiando la vita 



PAGINA 8                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

corteccia. Una piccola ghiandola che si 
chiama amigdala. E questa non funziona in 
modo binario. 
Questo ultimo aspetto è forse uno dei paradossi 
che si vivono oggi con le macchine ad Intelli-
genza Artificiale. Sappiamo che non potranno 
mai replicare e dunque nemmeno sostituire il 
cervello umano. Tuttavia la sensazione — 
anche semplicemente utilizzando strumenti 
oggi molto diffusi come Chat Gpt — è che sia 
molto più capace di noi a risolvere problemi 
complessi. È “brava” a fare calcoli, ma non 
apprende le emozioni, i sentimenti, non ha una 
coscienza... 
Non ha sentimenti, non sa cosa sia la co-
scienza, non ha gli strumenti per recepire 
quel livello lì. Infatti, c’è stata forse una 
rappresentazione eccessivamente grande 
da parte dei media di una cosa che è in 
evoluzione. L’Intelligenza Artificiale è 
uno strumento il cui progresso così veloce 
è dovuto sostanzialmente al progresso 
della potenza di calcolo che noi siamo in 
grado di sviluppare con i nostri computer. 
È tutta “forza bruta”. L’IA è quel pezzo di 
tecnologia che si differenzia da ciò che è 
venuto prima nella storia dell’uomo per il 
fatto che ci aiuta non solo a fare cose che 
faremmo con i muscoli, ma cose che fa-
remmo con la testa, con l’intelligenza. 
Quindi è uno strumento che ci può fare 
un gran bene. Però come tutti gli stru-
menti può essere usato per fare cose catti-
ve. Io sono un vecchio fisico che ha avuto 
come suoi mentori quegli scienziati che 
hanno partecipato al Progetto Manhattan, 
alla costruzione della bomba atomica. Per 
questo fin da giovane, avevo una partico-
lare attenzione su questo: la fisica è uno 
strumento che può essere usato per fare 
del bene, può essere però usato anche per 
fare del male. Contiamo tutte le persone 
alle quali è stata allungata la vita curando 
il cancro con le radiazioni.  
Ma è stata usata anche per uccidere 300 
mila persone in un solo colpo a Hiroshi-
ma. Quindi è uno strumento che può es-
sere usato bene o male. Lo stesso vale 
oggi. Bisogna lottare perché l’Intelligenza 
Artificiale venga usata per il bene! 
Forse questa rivoluzione tecnologica non è 
accompagnata sufficientemente da una rifles-
sione sui risvolti etici della sua applicazione 
alla vita umana. Papa Francesco è intervenuto 
negli ultimi anni del suo Pontificato sull’Intel-
ligenza Artificiale e Leone XIV fin dai primis-
simi momenti ha messo al centro anche la ri-

flessione dal punto di vista etico-antropologico. 
Come guidare lo sviluppo dell’IA in favore 
dell’uomo e non contro l’uomo? 
La vera missione che quelli più consape-
voli fra gli scienziati si stanno dando è 
proprio di creare una cosa nuova che sia in 
buona misura un nuovo umanesimo, non 
solo una nuova scienza. Io faccio irritare 
alcuni miei colleghi perché dico che l’In-
telligenza Artificiale non è una scienza. 
Per me è una pratica molto sofisticata, 
efficace. Noi dobbiamo trasformarla in 
scienza soprattutto perché solo a quel 
punto saremo in grado di guidarla. Tutti i 
punti di debolezza dell’Intelligenza Artifi-
ciale sono ascrivibili all’etica. Abbiamo 
bisogno di uomini di buona volontà che 
abbiano a cuore l’avvenire del genere 
umano e non la geopolitica che, lo vedia-
mo in questo momento, è guidata da egoi-
smo e dominio, da indifferenza. Uno dei 
problemi più grandi a livello etico dell’IA 
è la sostenibilità ambientale: l’Intelligenza 
Artificiale sta rischiando di schiantarsi 
proprio per quella crescita mostruosa che 
dicevamo prima. Di schiantarsi dunque 
sulla questione energetica. 
Può farci qualche esempio concreto per com-
prendere meglio quanto il tema dell’energia sia 
dirimente per il futuro sviluppo dell’Intelligen-
za Artificiale? 
Ne faccio due. Google, come sappiamo, 
ha istallato tutti i suoi data center in Irlan-
da. L’ha fatto per ragioni fiscali, paga me-
no tasse.  
In questo momento Google sta consuman-
do il 40 per cento di tutta l’energia elet-
trica prodotta in Irlanda. Microsoft si è 
comprata Three Miles Island, che era un 
impianto nucleare di produzione di ener-
gia elettrica ad uso civile in un’isoletta che 
— come dice il nome — è lunga 3 miglia. 
Nel 1979 questa centrale subì uno dei più 
seri incidenti nucleari civili mai accaduti e 
l’impianto fu chiuso e bloccato.  
Microsoft con un investimento mostruo-
so, 10 miliardi di dollari, ha deciso ora di 
acquisirlo e rimetterlo in funzione. Per 
usare i data center, siamo al tema della 
sostenibilità, serve energia, acqua, tantis-
sima acqua. Questi computer consumano 
una grande quantità d’acqua per raffred-
dare la macchina. Uno può dire: «Ma non 
la buttano via». Sì, però la operano e poi 
la rimettono nell’ambiente a una tempe-
ratura più alta di 3 gradi rispetto a quella 
iniziale e questo sull’ambiente ha un im-

patto drammatico. 
Se non ci fossero i dati che noi abbiamo immes-
so nel sistema, soprattutto negli ultimi anni 
con la rivoluzione digitale, non sarebbe stata 
possibile l’Intelligenza Artificiale. Così come 
non sarebbe possibile se non ci fosse quella 
connettività che fa sì che due terzi di tutti gli 
esseri umani abbiano un cellulare che li mette 
in connessione con gli altri suoi simili. Questo 
processo è spiegabile razionalmente. Ma a uno 
scienziato come lei, che ha dedicato tutta la 
sua vita alla fisica raggiungendo livelli altissi-
mi di conoscenza, c’è qualcosa che l’ha un po’ 
sorpresa di questa rivoluzione? 
Sì, più di una cosa, ma quello che mi ha 
più sorpreso è legato a un ormai famoso 
episodio di un ingegnere di Google che si 
è innamorato della sua macchina di ap-
prendimento, perché le ha fatto una di-
chiarazione d’amore e questa rispondeva a 
tono. Lui, che pure l’aveva disegnata, si è 
dimenticato che la sua macchina aveva 
dentro tutto Petrarca, tutto Rilke, tutto 
Shakespeare, tutto ciò che voleva. E quin-
di confezionava risposte straordinariamen-
te belle e appropriate a una dichiarazione 
d’amore. Ma noi sappiamo che amare una 
persona è una cosa ben diversa che sapere 
esprimere per iscritto il sentimento! Mi 
stupisce il fatto che i sentimenti si possano 
mimare, che noi riusciamo a fare una loro 
simulazione. Questo sta succedendo ed è 
uno dei problemi seri. Il problema più 
grande che l’Intelligenza Artificiale fron-
teggia in questo momento è però, a mio 
parere, riconoscere se un contenuto sia 
vero o falso. Stiamo parlando del tema 
cruciale della verità. È curioso perché 
l’Intelligenza Artificiale sta cercando di 
mediare fra questi problemi. Ciò che noi 
abbiamo da tutta questa infinita quantità 
di informazione, di dati che ci riversa ad-
dosso è che siamo un po’ come messi da-
vanti all’Uno, nessuno, centomila di Luigi 
Pirandello. Nell’era dell’IA, ognuno di 
noi assiste a un fatto e ne dà una rappre-
sentazione diversa. 
Questo impatta sulla capacità di assumere 
liberamente delle scelte se non riusciamo più a 
distinguere il vero. Il libero arbitrio come viene 
sfidato da un qualcosa — l’Intelligenza Artifi-
ciale — che pone la realtà su più livelli. Si 
può dire che l’Intelligenza Artificiale non ci 
rappresenta più una sola realtà, ma spinge alla 
multidimensionalità della realtà? 
Non c’è più una sola realtà, esattamente. 
Vanno considerate quelle che sono le 



PAGINA 9                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

“allucinazioni” del Deep learning che è alla 
base dei processi di Intelligenza Artificia-
le. Il Deep learning è un’iterazione, una 
ripetizione nel processo delle machine lear-
ning. Noi abbiamo a che fare con una tale 
sterminata quantità di dati che l’unica cosa 
che siamo in grado di fare è prendere un 
piccolo sottoinsieme di questi dati, 
“lavorarlo a mano”, capire se ci sono 
dei trend, delle tendenze di comportamen-
to e poi estendere le indicazioni all’intero 
insieme di dati. Se funziona, funziona. Ma 
se non funziona ricominciamo da capo. 
Il Deep learning non è altro che questa pro-
cedura reiterata tantissime volte. Fa una 
sua rappresentazione della realtà e su que-
sta rappresentazione della realtà alimenta 
il machine learning. Quindi di fronte all’IA, 
noi siamo come gli uomini del mito di 
Platone nella caverna: non vediamo la 
realtà, non sappiamo neanche dove sia. 
Vediamo una rappresentazione della real-
tà. L’Intelligenza Artificiale rappresenta, 
non capisce, neanche interpreta, rappre-
senta e basta. A ogni passaggio rappresen-
ta un mondo che è solo quello che ha otte-
nuto filtrandolo attraverso varie applica-
zioni di machine learning. 
Quindi, gli esseri umani hanno ancora un 
“vantaggio” insuperabile sull’Intelligenza Arti-
ficiale. Capiscono laddove l’IA non va oltre la 
rappresentazione di ciò che “dice”? 
La macchina non ha creatività. La macchi-
na quando produce un’“allucinazione” 
diventa una scatola nera, non c’è più nes-
sun modo di capire come la macchina 
abbia fatto le sue scelte, se non ripetendo 
l’intero processo dall’inizio. Se qualcosa 
va male, se c’è una cosiddetta 
“allucinazione”, ossia una rappresentazio-
ne di una realtà che non esiste, l’IA non ha 
modo di correggersi o di tornare indietro 
fino al punto in cui è capitato qualcosa di 
sbagliato. Deve buttare via tutto. Capire 
che i messaggi che una persona mi manda 
sono messaggi d’amore veri, mi fa cercare 
di essere migliore. La macchina invece 
cosa fa? Legge centinaia di dichiarazioni 
d’amore, le più belle, delle menti migliori 
e si esprime nel modo in cui si esprimeva-
no loro. Ma non sa fare ciò che un mes-
saggio d’amore comporta come sacrificar-
si per una persona amata. Ecco perché, in 
questo senso, noi siamo molto più potenti 

delle macchine. Ciascuno di noi lo è. 

Alessandro Gisotti 
Fonte: “L’Osservatore Romano” 

Il viaggio di papa Leone XIV in Turchia 
corona, per così dire, l’anniversario dei 
1700 anni del concilio di Nicea, celebrato 
a più riprese lungo tutto il 2025. Abbiamo 
chiesto a Piero Coda, Segretario generale 
della Commissione teologica internaziona-
le, una sintesi di questo anno di festeggia-
menti, perché resti chiaro il senso e l’ere-
dità di quel primo e decisivo evento eccle-
siale. Pubblicato sul blog della Editrice 
Queriniana Teologi@Internet (15 novem-
bre 2025). 
Al cuore della poli-crisi in cui oggi ci tro-
viamo e che incessantemente ci incalza, 
l’occhio del pensiero sembra diventato 
cieco. Lo scrive un lucido interprete del 
nostro tempo come Edgar Morin. Con 
quale luce lo si potrà riaccendere? 
Riaccendere l’occhio della Chiesa 
Fare memoria del concilio di Nicea, a 
1700 anni dalla sua celebrazione, si è rive-
lato per la Chiesa lungo il corso di que-
st’anno una grazia e una responsabilità: la 
chiamata a dare testimonianza, con fedeltà 
creativa e incisività storica, di quella luce 
che a Nicea – scrive san Gregorio il Teo-
logo, ricordando l’intrepida testimonianza 
di sant’Atanasio di Alessandria – ha acceso 
«il santissimo occhio dell’ecume-
ne» (Oratio 25, PG 35, 1213 A). Tanto 
che il prossimo pellegrinaggio di papa 

Leone a İznik (l’antica Nicea), il 28 no-

vembre, con la prevista firma congiunta 
insieme al Patriarca Bartolomeo di 
una Dichiarazione, il giorno successivo, si 

preannuncia come il sigillo di questo per-
corso. 
Se, infatti, vi è una priorità nella missione 
che Dio ha affidato alla Chiesa, è quella 
cui la invita il veggente dell’Apocalisse: «Ti 
consiglio di acquistare da me collirio per 
ungere i tuoi occhi affinché tu possa vede-
re» (3,18). L’occhio che vede è stato ac-
ceso «una volta per sempre» da Gesù, «la 
luce del mondo» (cf. Gv 8,12). Lo attesta 
la comunità apostolica sin dal principio 
(cf. 1Gv 1,1): «Noi abbiamo contemplato 
la sua gloria, gloria di unigenito dal Padre, 
pieno di grazia e di verità» (Gv 1,14b). Ed 
è da Gesù che la Chiesa riceve sempre di 
nuovo il collirio per ungere i suoi occhi e 
rinnovare il suo sguardo. 
Ebbene, la luce attestata dalla fede aposto-
lica a Nicea è stata pubblicamente assunta 
e proposta dalla Chiesa una come 
l’«occhio» con cui, in Cristo, si può con-
templare il volto del Dio che «nessuno 
mai ha visto» e con questa luce negli occhi 
si può «comprendere quale sia l’ampiezza, 
la lunghezza, l’altezza e la profondità, e 
conoscere l’agape di Cristo che sorpassa 
ogni conoscenza» (Ef 3,18-19). 
Il Simbolo niceno riveste pertanto una 
specifica rilevanza nel prendere figura 
dell’identità della Chiesa, promuovendo-
ne la missione nel corrispondere, con la 
professione della retta fede, all’evento di 
Gesù Cristo e al mistero del Dio vivente, 
Uno e Trino, che Egli in sé rivela per farci 
«partecipi della divina natura» (2 Pt 1,4). 
E proprio in questo ha una decisiva rile-
vanza anche sul piano culturale e sociale: 
perché esprime e promuove la trasforma-
zione del pensiero e della prassi che scatu-
riscono dall’avvento di Gesù e dall’innesto 
dell’esistenza umana nel mistero del Dio 
vivente. 
Di ciò hanno dato ragione, nel corso 
dell’anno, tra gli altri, il documento della 
Commissione teologica internaziona-
le, Gesù Cristo, Figlio di Dio, Salvatore e il 
volume dell’Editrice Queriniana, Ripartire 
da Nicea. Per leggere la fede dentro nuovi oriz-
zonti, che ho avuto il piacere di curare con 
Stefano Fenaroli, che l’ha pensato e sa-
pientemente orchestrato. 
Una metanoia del linguaggio 
Come scrive l’apostolo Paolo, se è vero 
che «lo Spirito scruta ogni cosa, anche le 

Il kairos di Nicea ieri e oggi 

https://www.queriniana.it/blog
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html
https://www.queriniana.it/libro/ripartire-da-nicea-4572
https://www.queriniana.it/libro/ripartire-da-nicea-4572
https://www.queriniana.it/libro/ripartire-da-nicea-4572


PAGINA 10                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

profondità di Dio» (1Cor 2,10), che cosa 
comporta che «noi non abbiamo ricevuto 
lo spirito del mondo, ma lo Spirito di Dio 
per conoscere tutto ciò che Dio ci ha do-
nato» (2,12)? Significa – risponde l’Apo-
stolo – che «noi abbiamo il nûs, la mente, 
il pensiero di Cristo» (2,16): essendo 
chiamati a esercitare nel mondo la sua 
stessa phrónesis, il suo stesso esercizio del 
pensare e dell’agire secondo il cuore di 
Dio (cf. Fil 2,2.5). Fare memoria di Ni-
cea significa assumere questa straordinaria 
e generativa eredità. Nel Simbolo niceno 
l’evento dell’incarnazione del Figlio di 
Dio è riconosciuto e professato con un 
linguaggio che – corrispondendo con 
parole umane alla Parola della rivelazione 
– ha offerto il lessico fondamentale per 
esprimere l’intelligenza della fede e per 
articolare un pensiero e una prassi con-
formi alla novità accaduta in Gesù. È il 
lessico agapico della reciprocità trinitaria 
che descrive la vita di Dio, rivelata in 
Gesù e comunicata nello Spirito Santo 
alle creature. La consapevole formulazio-
ne di questo lessico – a livello teologico, 
ma anche antropologico, con il suo irri-
nunciabile riverbero a livello ecologico – 
costituisce la più formidabile rivoluzione 
spirituale, intellettuale e pratica che, di 
fatto, si sia mai data nella storia. Nel les-
sico della reciprocità trinitaria, la paterni-
tà di Dio è infatti contemplata come l’ini-
ziativa del dono che s’esprime nel donare 
che tutto dona al destinatario del dono, il 
Figlio unigenito. L’ordine del riconosci-
mento è quello che dal Padre va al Figlio, 
il quale tale è appunto perché si riconosce 
come Figlio, conoscendo e riconoscendo 
il Padre come Padre. Al cuore del miste-
ro di Dio vive una reciprocità che pareg-
gia l’asimmetria dell’origine nella simme-
tria della gratuità e totalità del dono: 
«Dio da Dio, Luce da Luce, Dio vero da 
Dio vero». Non solo perché il Padre 
“tutto” dona al Figlio, esercitando la pa-
ternità non come superiorità che a sé 
riserva qualcosa; ma perché il Padre è 
Padre perché tale lo conosce e lo ricono-
sce il Figlio. Senza lasciare in ombra il 
fatto che questa reciprocità non è ripiega-
ta su di sé, ma è trinitaria: accade cioè 
sempre nuova nel Soffio esuberante e 
inesauribile di vita dello Spirito Santo, e 
perciò è effusiva, è una reciprocità reci-
procante, una reciprocità che si verifica 
nel suscitare, comunicandola, la dinamica 

di libertà e gratuità dell’agape di cui vive. 
Un annuncio che si fa dedizione 
Di qui la priorità nella missione della 
Chiesa: in ogni tempo, certo, ma in mo-
do specifico in questo tempo. Si tratta – 
così papa Francesco nella Evangelii gau-
dium – di concentrarsi nell’annuncio del 
Vangelo «sull’essenziale, su ciò che è più 
bello, più grande, più attraente e allo 
stesso tempo più necessario» (35): 
«Il kérygma è trinitario. È il fuoco dello 
Spirito che si dona sotto forma di lingue 
di fuoco e ci fa credere in Gesù Cristo, 
che con la sua morte e risurrezione ci 
rivela e ci comunica l’infinita misericor-
dia del Padre» (164). È questa la luce 
che, dal cuore della fede professata a Ni-
cea, può riaccendere l’occhio di un pen-
siero e di una prassi in grado di discernere 
e affrontare le sfide che c’interpellano. 
Declinando in concreto il lessico della 
reciprocità trinitaria come grazia di vita 
ecclesiale e come compito etico, politico, 
ecologico.Si tratta di confessare la retta 
fede in Cristo vivendo a livello comunita-
rio e sociale nell’agápe la libertà solidale 
con cui egli, in risposta all’agápe del Pa-
dre, s’è dato per la nostra salvezza. Que-
sta fede operante nell’agápe (cf. Gal 5,6) è 
l’espressione viva della figliolanza ricevu-
ta in Cristo nello Spirito da Dio, ricono-
sciuto nella sua incondizionata volontà di 
bene come Padre attraverso la dedizione 
incondizionata di sé, sotto il suo sguardo, 
per la liberazione e la salvezza di tutti e di 
ciascuno. Una dedizione non ascrivibile 
soltanto alla fede connotata in senso con-
fessionale, ma che – insegna il Vaticano II 
(cf. Lumen gentium 16; Gaudium et spes 22) 
– s’esprime nel dialogo e nella coopera-
zione con tutti coloro in cui è presente e 
agisce di fatto la grazia.  
Per tutti, infatti, la dedizione alla causa 
della gratuità e della solidarietà è propi-
ziata dallo Spirito, nella libertà responso-
riale che accoglie e testimonia la verità e 
la giustizia che interpellano ogni coscien-
za, dentro il groviglio anche contradditto-
rio della storia. 
Guardata – e assunta nelle sue sfide più 
crude, e anche nelle sue più cocenti scon-
fitte, in solidarietà con gli ultimi e gli 
scartati – con gli occhi della speranza che 

non delude (cf. Rm 5,5). 

Piero Coda 
Fonte: SettimanaNews 

 

Avvolti da una spirale di conflittualità 
che sembra a tratti inarrestabile, nel 
mondo ma anche intorno a noi, ci ritro-
viamo sempre più spesso senza parole. 
Superata la sorpresa, l'indignazione, la 
preoccupazione, pare che ci resti solo il 
silenzio. Una tentazione forte, che è 
anche l’anticamera della resa. Una dop-
pia resa. Perché con il silenzio accettia-
mo che le cose facciano il loro corso, 
perché così neghiamo alla parola il pote-
re e la responsabilità di levarsi contro 
questa stessa spirale. E se non di fermar-
la, almeno di offrire un'alternativa. 
Il 2025 si chiude nel solco di come era 
cominciato. Ma è proprio dentro a que-
sto solco sempre più profondo e più 
buio che ogni singola scintilla può non 
solo fare un po’ di luce, ma anche accen-
dere qualcosa, rendersi portatrice di una 
discontinuità, generare qualcosa di im-
previsto. La parola è una delle poche 
armi che ci restano, soprattutto se si 
tratta di una parola disarmata e disar-
mante, espressione nei fatti diventata il 
controcanto di questo Giubileo della 
Speranza. Chiunque dispone della paro-
la, chiunque ne ha la responsabilità, a 
partire da ciò che dice e da come lo dice. 
Le cause e gli effetti si moltiplicano poi 
se dalla dimensione personale si sale fino 
alla comunicazione, alla comunicazione 
di massa, all’ecosistema dell’informazio-
ne che vi ruota intorno e che vive le 
stesse fatiche del mondo che dovrebbe 
raccontare. 
A quasi un anno di distanza, tornano alla 
mente le parole di papa Francesco nel 
messaggio per la giornata delle comuni-
cazioni sociali il 24 gennaio scorso: 
«Troppo spesso oggi la comunicazione 
non genera speranza, ma paura e dispe-
razione, pregiudizio e rancore, fanati-
smo e addirittura odio – metteva in 
guardia Francesco -. Troppe volte sem-
plifica la realtà per suscitare reazioni 
istintive, usa la parola come una lama, si 
serve persino di informazioni false o 
deformate ad arte per lanciare messaggi 
destinati a eccitare gli animi, a provoca-

Il potere della 
parola, il rischio 

del silenzio 



PAGINA 11                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

re, a ferire». 
Parole profetiche, se rivediamo il film di 
questo drammatico 2025. In cui la comu-
nicazione, e l’informazione, si sono ri-
trovate al tempo stesso strumento e vitti-
ma della polarizzazione che sempre più 
scandisce il mondo diseguale in cui vivia-
mo. Il crescendo di conflittualità a cui 
assistiamo ha nell’informazione un po-
tente alleato se ne fornisce i contenuti e 
si presta nei modi, ma diventa uno dei 
pochi antidoti nel momento in cui sfugge 
a questa dinamica. Non è un caso che 
l’informazione sia finita sempre più spes-
so nel mirino: lo dimostrano i 67 giorna-
listi morti (per lo più uccisi) nel corso 
dell’anno secondo i numeri di Reporters 
senza Frontiere, lo dimostrano gli inte-
ressi (e relativi conflitti) che circondano 
la proprietà dei media, settore in crisi ma 
capace di scatenare ancora grandi appet-
ti, lo dimostrano le conferenze stampa 
sempre meno frequenti e sempre più 
scandite da copioni cinematografici. 
È il fascino, e il potere, della parola. Che 
può avere esiti deflagranti se chi la pro-
nuncia «ha il fuoco dentro» come Doro-
thy Day, la giornalista americana evocata 
da papa Leone XIV a fine novembre, che 
l’ha eletta a modello della speranza come 
«prendere posizione», nella sua vita pas-
sata a «scrivere e servire», in uno sforzo 
che la vedeva «unire mente, cuore e ma-
ni». Perché dalla parola all’azione il pas-
so è breve, ed è in questa combinazione 
così umana che si può restare vivi anche 
in mezzo a tante intelligenze artificiali, è 
così che si può accendere la speranza 
mentre tutto parla di guerra, è così che si 
può dire qualcosa di nuovo mentre tutto 
sembra già sentito. Ed è così che corria-
mo il rischio di veder germogliare 
«all’improvviso» quella «pace selvatica» 
di cui scriveva il poeta israeliano Yehuda 
Amichai, citato ancora dal papa nel mes-
saggio Urbi et Orbi. 
La parola ha un potere ineffabile e tra-
sformativo. La parola ci fa prossimi di chi 
ci sta intorno, ci apre, ci pone delle do-
mande, rende utile e imprescindibile 
interessarci e informarci. E gli algoritmi 
non potranno averla vinta finché ci saran-
no di mezzo persone, con i loro valori, i 
loro gusti, le loro attenzioni. No, il si-

lenzio non può e non deve prevalere.  

Marco Ferrando 
Fonte: Avvenire 

 
In occasione del Santo Natale 2025, l'Ar-
civescovo di Amalfi-Cava de' Tirre-
ni, Mons. Orazio Soricelli, rivolge un 
accorato messaggio alla diocesi. Tra ricor-
do della grotta di Betlemme e riflessione 
sul dolore recente che ha colpito la comu-
nità di Cava, l'Arcivescovo invita a vivere 
il Natale come tempo di speranza, conso-
lazione e conversione dei cuori. Un augu-
rio che unisce preghiera, impegno di fede 
e responsabilità sociale, rivolto a famiglie, 
giovani, anziani e a tutti coloro che porta-
no nel cuore ferite e sofferenze. 
Di seguito il testo integrale. 
Carissimi fratelli e sorelle, 
celebrando ancora una volta il Natale del Si-
gnore, il nostro sguardo torna alla grotta di 
Betlemme, dove tutto è piccolo e tutto è immen-
so: il silenzio della notte e la voce degli angeli, 
la povertà del presepe e la ricchezza di un Dio 
che si fa vicino. 
Quest'anno, tuttavia, il Natale 2025 giunge a 
noi con un peso nel cuore. La nostra città di 
Cava è stata profondamente ferita da un grave 
episodio di violenza, un femminicidio che ha 
spezzato una vita e ha lasciato sgomenti e 
addolorati. Come pastore, desidero farmi vicino 
alla famiglia colpita da questo lutto, a quanti 
soffrono, a tutta la comunità ferita: condivi-
diamo il dolore, lo portiamo nella preghiera e 
lo affidiamo al Signore della vita, perché 
asciughi le lacrime e converta i cuori. 
Proprio in questo contesto, il Natale risuona 

con una tonalità particolare: siamo ormai alle 
porte della conclusione del Giubileo 2025, un 
tempo di grazia che ci ha accompagnati nella 
riscoperta dell'essenziale, nella gioia del perdo-
no, nel desiderio profondo di una Chiesa che 
non si chiude ma si apre, che non trattiene ma 
dona, che non teme il nuovo perché sa che lo 
Spirito la precede. 
Il nostro cammino diocesano è stato segnato, 
come ci ha ricordato tante volte Papa Leone 
XIV, dall'invito a non restare spettatori della 
storia, ma discepoli missionari capaci di leggere 
i segni dei tempi. Anche il dolore che viviamo 
interpella la nostra fede: il Natale ci chiede di 
lasciarci cambiare dal Dio che si fa uomo, di 
rifiutare ogni forma di violenza, di educare al 
rispetto, alla cura, alla responsabilità recipro-
ca. 
A tutti voi, alle famiglie, ai giovani in ricerca, 
agli anziani che portano la memoria della 
fede, ai piccoli e ai poveri - vero cuore del Van-
gelo - e a quanti in questi giorni portano nel 
cuore un dolore profondo, giunga il mio augu-
rio di un Natale che illumini e converta, che 
consoli e rimetta in cammino. 
Il Signore che nasce porti pace alle nostre città, 
conforto a chi soffre, coraggio alle nostre comu-
nità, e un soffio nuovo al nostro impegno per-
ché la vita sia sempre accolta, difesa e amata. 

Con affetto e benedizione. 
  
+ Orazio Soricelli 
Arcivescovo di Amalfi-Cava de' Tirreni 
 

Messaggio Natalizio                
dell’Arcivescovo  



PAGINA 12                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

Ravello celebra il Giubileo                                   
con il Beato Bonaventura 

Dal 26 novembre al 3 dicembre 2025, la 
Comunità Ecclesiale di Ravello ha vissuto 
un evento di eccezionale rilevanza spiri-
tuale e storica: la celebrazione del Giubi-
leo con la traslazione del corpo del Beato 
Bonaventura dal Convento di San France-
sco al Duomo di Ravello, nel 250° anni-
versario della sua Beatificazione. 
In questo tempo di grazia, inserito piena-
mente nel cammino dell’Anno Santo, Ra-
vello si è riscoperta comunità pellegrina di 
speranza, unita attorno all’Eucaristia, alla 
misericordia di Dio e alla luminosa testi-
monianza del suo Beato. La solenne pro-
cessione di apertura del 26 novembre, 
preceduta dal momento di preghiera nella 
chiesa di San Francesco e culminata con la 
Santa Messa giubilare presieduta dal Car-
dinale Giuseppe Betori, ha segnato l’inizio 
di una settimana intensa e profondamente 
partecipata. 
L’intero programma giubilare ha coinvolto 
tutte le fasce d’età, dai bambini della scuo-
la elementare e media, ai giovani, agli 
adulti, fino agli anziani e agli ammalati. 
Proprio questi ultimi sono stati al centro 
di una particolare attenzione pastorale: 
grazie alla presenza costante dei frati mi-
nori conventuali , il Giubileo è entrato 
nelle case e nei cuori di chi non poteva 
fisicamente raggiungere il Duomo, ren-
dendo visibile una Chiesa che si fa prossi-

ma e madre. 
Uno dei segni più eloquenti di questa set-
timana è stata la larga partecipazione al 
Sacramento della Riconciliazione. In tanti 
si sono accostati al confessionale, vivendo 
il Giubileo come autentica occasione di 
conversione e rinnovamento spirituale. 
Vedere fedeli di ogni età mettersi in fila 
per riconciliarsi con Dio è stato uno dei 
frutti più belli e concreti di questo tempo 
santo. Tra i momenti più intensi e toccan-
ti, rimarrà certamente impressa l’adora-
zione eucaristica notturna, vissuta nel si-

lenzio e nella preghiera. Davanti a Gesù 
Eucaristia, cuore pulsante di tutta la setti-
mana giubilare, la comunità ha potuto 
riscoprire la centralità di Cristo, ricono-
scendo nel Beato Bonaventura non il fine, 
ma il testimone e l’intercessore che con-
duce a Lui. Le celebrazioni eucaristiche, 
gli incontri di catechesi e testimonianza, la 
riflessione sulla figura del Beato Bonaven-
tura e sulla sua attualità spirituale, hanno 
contribuito a rendere questa settimana un 
vero cammino di fede condiviso, capace di 
rinsaldare i legami comunitari e di rinno-
vare l’identità cristiana della città. La pro-
cessione conclusiva del 3 dicembre, con il 
ritorno del corpo del Beato dal Duomo 
alla chiesa di San Francesco, e la Santa 
Messa giubilare presieduta da S.E. Mons. 
Orazio Soricelli, Arcivescovo di Amalfi-
Cava de’ Tirreni, hanno suggellato un’e-
sperienza che resterà impressa nel solco 
della storia religiosa ravellese. 
Questo Giubileo, vissuto con intensità, 
semplicità e profonda partecipazione, ri-
marrà un momento unico e indimenticabi-
le, un dono prezioso per Ravello e per 
tutta la Chiesa locale. Affidandoci alla ce-
leste intercessione del Beato Bonaventura, 
custodiamo quanto vissuto come seme 
fecondo di fede, riconciliazione e speranza 

per il futuro.  

Rosanna Amato 



PAGINA 13                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA 

La donazione della reliquia del               
sangue delle stimmate di San Francesco 

al Convento di Ravello nel 1747  

In questo anno 2026, in cui si celebra 
l’VIII centenario della morte di San Fran-
cesco, appare utile ripercorrere in più 
tappe i momenti e i segni della vicenda 
cultuale a Ravello, mediata dalla presenza 
dell’antico convento dei frati minori con-
ventuali e dalla presenza di particolari e 
insigni reliquie.  
Il 15 novembre del 1747, nel palazzo Epi-
scopale di Ravello, si erano costituiti il 
vescovo della diocesi di Ravello – Scala, 
Biagio Chiarelli, e il guardiano e il maestro 
del convento ravellese, Clemente Colucci 
e Angelo Corti. 
Il presule asseriva spontaneamente che, 
avendo ricevuto in dono dal cardinale 
Francesco Antonio Fini una “carafina piena 
del glorioso sangue” delle stimmate di San 
Francesco d’Assisi, per accrescerne la de-
vozione, l’aveva divisa in due porzioni da 
assegnare al monastero di Santa Chiara e al 
Convento di San Francesco.  
In tal modo, i religiosi avrebbero curato di 
esporre la reliquia nella chiesa conventuale 
nelle festività di San Francesco e in altre 
ricorrenze o necessità spirituali e vietando 

di asportarla dal convento, ma di conser-
varla in luogo sicuro e di consentirvi l’ac-
cesso ai vescovi che avrebbero voluto ve-
nerarla. 
Il presule stabiliva, inoltre, che non tro-
vandosi in futuro nella chiesa o nel con-
vento la reliquia, il luogo sacro doveva 
essere interdetto, proibendo di conse-
guenza di celebrarvi i divini offici.  
Circa la realizzazione del reliquiario, esso 
doveva essere munito del sigillo del Ve-
scovo Chiarelli con laccetto verde dentro 
un reliquiario di ottone con la cornice 
d’argento dalla parte anteriore, cristallo e 
guarnizione di ottone nella parte posterio-
re.  
Ringraziato il presule per il dono dell’insi-
gne reliquia, i religiosi presenti ricevevano 
materialmente la “carafina” sigillata, in 
presenza del giudice ai contratti di Minori 
Antonio D’Amato, e dei testimoni D. 
Cesare e D. Giovanni Manso, D. Lorenzo 
Prota e D. Domenico Pisacane di Ravello.

 
 

Salvatore Amato 

Ci sono notizie che non vorresti mai scri-
vere, anche quando, nel silenzio, sai che 
potrebbero arrivare. La scomparsa 
di Giovanna Cioffi al termine di una 
malattia invasiva contro la quale ha lottato 
con dignità e coraggio, è una di queste. 
Un colpo duro, ingiusto, che lascia sgo-
menti e senza parole. Perché il destino, 
ancora una volta, si è mostrato crudele, 
infame. Proprio con lei. 
A soli 45 anni Giovanna è stata strappata 
all’affetto dei suoi cari dopo un lungo cal-
vario iniziato poco prima dell’emergenza 
Covid, con la scoperta improvvisa del 
male. Anni segnati dalla speranza, dalle 
terapie che purtroppo non hanno dato gli 
esiti auspicati, dal progressivo peggiora-
mento delle condizioni di una donna che 
non meritava certo un epilogo così dolo-
roso e prematuro. 
Era una persona speciale, Giovanna. Sensi-
bile, intelligente, dotata di uno spirito 
critico raro. Chi scrive ha avuto il privile-
gio di condividere con lei gli anni dell’a-
dolescenza e molti momenti di vita, suffi-
cienti per conoscere a fondo le sue qualità 
umane e intellettuali. Da ragazza, al liceo, 
colpiva per la naturale predisposizione alla 
Matematica così come per le materie let-
terarie e per l’Inglese: una mente brillan-
te, curiosa, sempre aperta al confronto. 
Persona di cultura, con intelligente ironia, 
era amante della lettura e ha divorato libri 
fino a quando le forze gliel’hanno consen-
tito. Aveva persino dato sfogo alla sua 
vena artistica creando una linea di abbiglia-
mento, iniziativa che è stata costretta ad 
accantonare dopo la scoperta della malat-
tia. 
Il dolore oggi è forte e collettivo. Alla 
famiglia di Giovanna va l’abbraccio più 
sincero: alla sorella Daniela, al papà Salva-
tore, alla cugina Claudia e alla zia Giulia-
na, che non l’hanno mai lasciata sola in 
questi anni difficili, accompagnandola con 
amore e presenza costante lungo un per-
corso di sofferenza che sembrava non do-
ver finire mai. 
Nel cammino di Giovanna ha pesato profon-
damente anche la perdita, avvenuta 26 anni 

Ravello, un dolore che 
colpisce nel profondo:                                  

ciao Giovanna 



PAGINA 14                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

fa, della madre Valeria, donna straordinaria 
e indimenticabile, rimasta nel cuore di chi 
l’ha conosciuta. Una ferita mai rimarginata 
che ha segnato il suo percorso di vita e che 
oggi, nella fede di chi resta, trova una possi-
bile consolazione: l’idea che Giovanna abbia 
finalmente potuto riabbracciare la sua mam-
ma, dopo tanto dolore, in quel Paradiso in 
cui crediamo. 
Resta il ricordo limpido di una ragazza sola-
re, di un’amica vera, corretta, che credeva 
profondamente nell’amicizia e nell’onestà 
come valori irrinunciabili. Giovanna se ne va 
troppo presto, in un modo che nessuno do-
vrebbe mai conoscere. Lascia un vuoto pro-
fondo, ma anche un’eredità di affetti, di 
memoria e di esempio che il tempo non 
potrà cancellare. 

Fai buon viaggio, anima bella e preziosa. 

 

Emiliano Amato 

Fonte: Il Quotidiano della Costiera 

 

 Lutto a Sambuco                    
per la scomparsa                               
di Giulio Ruocco  

 
 

Si è spento a Sambuco di Ravello Giulio 
Ruocco. Aveva 79 anni. Con lui se ne va 
una figura autentica e laboriosa, simbolo 
di una generazione che ha costruito il pro-
prio futuro con il lavoro quotidiano e il 

sacrificio, legando la propria vita alla mon-
tagna, antica risorsa del territorio, e al 
trasporto dei limoni, attività che per de-
cenni ha rappresentato una colonna dell’e-
conomia locale. 
Giulio Ruocco è stato un uomo instancabi-
le, che non si è mai risparmiato. Grande 
lavoratore, genuino e sempre pronto alla 
battuta, era conosciuto e stimato per la sua 
semplicità e il suo modo schietto di stare 
al mondo. Un nonno amorevole e presen-
te, profondamente legato alla famiglia, che 
oggi lo piange. 
A darne il triste annuncio sono le fi-
glie Stella, Viola, Anna e Silvana, in-
sieme ai generi e agli adorati nipoti, ai 
quali Giulio era profondamente affeziona-
to. Da tempo non lo si vedeva più in giro 
per le strade di Ravello a causa degli ac-
ciacchi dell’età, ma il suo ricordo resta 
vivo nella memoria di quanti lo hanno 
conosciuto e apprezzato. 
I funerali si sono tenuti domenica 21 
dicembre, alle ore 15.00, presso 
il Duomo di Ravello, dove la salma è 
giunta dalla sua abitazione in via Sambu-

co. 

Fonte: Il Quotidiano della Costiera 

 
 

Ravello, si è spenta 
Lina Carrano 

Domenica 28 dicembre è venuta a man-
care la signora Lina Carrano. La vedo-
va di Venturino Cioffi è spirata alle pri-
me ore della mattino, all’età di 92 anni, 
circondata dall’affetto dei suoi cari. La 
sua morte lascia un vuoto profondo, non 
solo nella sua famiglia, ma anche tra tutti 
coloro che l’hanno apprezzata per le sue 
qualità. 
La piangono i figli Gianfranco, Marina, 
Sandro, Adele e Lello, i tredici nipoti e i 

ventitrè pronitpoti. Lina non era solo 
una cuoca straordinaria, ma anche un 
punto di riferimento. Molti la ricordano 
per la sua lunga carriera come cuoca 
presso l’Istituto dei Bimbi Irpini di Ca-
stiglione, dove ha contribuito a nutrire e 
curare con amore generazioni di bambi-
ni. La sua cucina, semplice ma ricca di 
sapori autentici, era una vera e propria 
espressione di passione e impegno. 
Mamma e nonna adorabile, ravellese 
autentica, Lina era una donna che ha 
saputo trasmettere valori di famiglia e 
tradizione. La sua grande famiglia la ri-
corda con immenso affetto, come una 
persona sempre pronta ad ascoltare e a 
offrire un sorriso, un consiglio prezioso. 
La sua figura resterà indelebile nei cuori 
di chi l’ha amata, cercando di traman-
darne gli insegnamenti. 
La comunità di Ravello si unisce al dolo-
re della famiglia. I funerali si sono svolti  
lunedì 29 dicembre, alle ore 14:30, nel 
Duomo di Ravello, dove la salma è giun-
ta dalla sua abitazione sita in via Lacco 

53. 
Fonte: Il Quotidiano della Costiera 

 
Ravello piange                          
Alfonso Cioffi                            

l’ultimo “fuochino” che sapeva 
leggere  la montagna 

Da qualche tempo era entrato a far parte, 
a pieno titolo, dell’albo dei “personaggi” 
postmoderni di Ravello: di quelli che si 
distinguono per schiettezza, curiosità e 
voglia di andare a fondo nelle cose, al net-
to del suo carattere “ruvido”. Alfonso 
Cioffi era una presenza quotidiana e rico-
noscibile, che incontravi immancabilmen-
te al mattino, tra il Lacco e 
la Piazza Vescovado, sempre pronto a 
osservare, puntualizzare, raccontare. 
Lo scorso 18 dicembre era stato trovato 
privo di sensi dalla moglie Anna, sul diva-
no di casa. Trasportato d’urgenza in 
eliambulanza all’ospedale di Salerno per 
una grave emorragia cerebrale, non ha mai 
ripreso conoscenza. Si è spento dopo dieci 
giorni di lotta, nella notte scorsa. Ave-
va 68 anni.  
Ne danno il triste annuncio la moglie An-
na, i figli Gino con Gemma e Luigi 
con Rosy, i nipotini Mirea e Alfonso, i 
fratelli, le sorelle e tutti i familiari. 



PAGINA 15                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA 

Se ne va una 
figura che ha 
fatto del lavo-
ro e dell’espe-
rienza sul cam-
po una forma 
di sapere. Al-
fonso Cioffi 
aveva legato la 
sua vita profes-
sionale all’e-
dilizia, se-

guendo le orme del padre Pantaleone. 
Ma nel tempo si era specializzato in un 
mestiere raro e delicatissimo: quello 
del fuochino, l’addetto all’uso degli 
esplosivi per frantumare la roccia. Un 
lavoro che richiedeva competenza, auto-
rizzazioni rigorose e una profonda cono-
scenza della materia, al confine tra tecni-
ca, esperienza e responsabilità assoluta. 
La figura del fuochino appartiene alla sto-
ria del lavoro minerario, delle grandi ope-
re e dell’ingegneria civile tradizionale. Per 
decenni è stata centrale nello scavo 
di gallerie, cave, strade e ferrovie, 
prima di essere progressivamente sostitui-
ta da tecnologie moderne e da specialisti 
in demolizioni controllate. Ma nella sua 
essenza restava un mestiere di precisione 
estrema: leggere la montagna, compren-
derne le fratture, intuire le tensioni della 
roccia per guidarne la rottura senza provo-
care crolli o danni. 
In provincia di Salerno, Alfonso era 
considerato una vera figura di riferimento. 
Da lui dipendevano non solo la riuscita 
dell’intervento, ma soprattutto 
la sicurezza degli operai. Non era un 
semplice manovale, ma un depositario di 
un sapere empirico costruito sul campo, 
un maestro del rischio e della misura, ca-
pace di trasformare un gesto potenzial-
mente distruttivo in un’operazione con-
trollata e quasi rituale. 
Con la sua scomparsa se ne va anche un 
pezzo di memoria del lavoro duro e silen-
zioso che ha contribuito a modellare pae-
saggi, infrastrutture e territori. 
I funerali di Alfonso Cioffi si sono 
svolti martedì 30 dicembre, alle ore 
15.00 nel Duomo di Ravello, con la 
salma proveniente dall’ospedale San Gio-
vanni di Dio e Ruggi d’Aragona di Saler-

no. 

Fonte: Il Quotidiano della Costiera 
 

C’è una frase attri-
buita a Esopo che 
suona perfetta per 
queste settimane 
convulse: Hic Rhodus, 

hic salta. Qui è Rodi, qui bisogna saltare. 
Non altrove, non appellandosi a imprese 
passate, ma qui e ora. È difficile trovare 
un’espressione più adatta per descrivere la 
condizione dell’Europa di oggi. Per decen-
ni il continente si è raccontato – e in parte 
giustamente – come culla della civiltà mo-
derna: la filosofia greca, il diritto romano, 
il cristianesimo, l’Illuminismo, lo Stato di 
diritto, la democrazia rappresentativa, il 
welfare. Un patrimonio immenso, che ha 
segnato la storia del mondo. Ma il tempo 
delle rendite simboliche è finito. Oggi 
l’Europa è chiamata a dimostrare se tutto 
questo conta ancora, non nei manuali di 
storia, ma nella capacità di orientare il pre-
sente e immaginare il futuro. In discussione 
c’è l’umanesimo che ha contraddistinto la 
storia europea. Non come etichetta cultu-
rale, ma come forma di vita e come proget-
to storico che si appoggia su tre pilastri 
principali: lo Stato di diritto, con la limita-
zione della violenza; la democrazia, con 
l’uguaglianza di tutti i cittadini; il welfare 
state, con la traduzione concreta del princi-
pio di solidarietà. In questo mo-
do, l’Europa ha sottratto il potere all’arbi-
trio, ha riconosciuto la dignità politica di 
ogni cittadino, ha trasformato il conflitto in 
confronto regolato. La libertà non è reale 
senza pace, senza sicurezza sociale, senza 
accesso all’istruzione, alla salute, a una 
protezione di base contro i rischi della vita. 
Insieme, questi elementi hanno creato un 
lungo periodo di pace, prosperità e inclu-
sione. E tuttavia, oggi questi pilastri trabal-
lano, erosi dal tempo e dall’incalzare dei 
mutamenti. Lo Stato di diritto rischia di 
trasformarsi in un moloch burocratico che 
soffoca la vita e lo spirito di iniziativa; la 
democrazia rischia di ridursi a procedura 
vuota, mero rituale elettorale lontano dalle 
speranze e dalle paure dei cittadini; il wel-
fare, da strumento di emancipazione, ri-
schia di diventare un sistema di compensa-
zione passiva, incapace di generare senso, 
responsabilità e futuro. I dati dicono 
che l’Europa oggi è il continente più nichi-
lista del mondo: quello in cui la vita è più 
protetta, ma anche quello in cui il desiderio 
collettivo appare più debole; quello in cui 

si vive più a lungo, ma anche quello dove si 
fatica di più a rispondere alla domanda fon-
damentale: per che cosa? 
Il nichilismo europeo non nasce dalla mise-
ria o dall’oppressione, come in altri conte-
sti storici, ma dall’abbondanza senza orien-
tamento. Quando la libertà diventa solo 
assenza di vincoli e il benessere solo gestio-
ne del presente, viene meno la tensione 
verso un senso condiviso. La democrazia, 
privata di una visione antropologica forte, 
fatica a mobilitare energie vitali. Il welfare, 
separato da un’idea di generatività sociale, 
rischia di trasformarsi in pura amministra-
zione del declino. La sfera pubblica svuota-
ta di ogni dimensione spirituale scade nel 
caos comunicativo dove tutti parlano e 
nessuno ascolta. È l’umanesimo europeo 
che vacilla: prima che per gli attacchi dei 
nemici esterni, per svuotamento interno. 
Come non vedere che la debolezza delle 
élite riflette il disorientamento dello spirito 
europeo.Al di là delle minacce geopoliti-
che, delle guerre ai confini, della competi-
zione tecnologica e delle questioni istitu-
zionali, l’Europa è oggi prima di tutto chia-
mata a dire che cosa vuole essere nel mon-
do. Non solo che cosa vuole difendere, ma 
che cosa vuole affermare. Esattamente co-
me stanno facendo, in modo sempre più 
esplicito, altre grandi civiltà. Da un lato, 
gli Stati Uniti, pur attraversati da profonde 
divisioni, continuano a pensarsi come por-
tatori di una missione storica, fondata su 
un’idea di libertà e di potenza. Dall’altro la 
Cina che propone un proprio modello di 
futuro che combina sviluppo tecnologico e 
controllo politico. L’Europa, invece, sem-
bra definirsi solo per sottrazione: non im-
periale, non autoritaria, non aggressiva. Ma 
questo non basta più. Dire chi si vuole es-
sere significa prendere posizione sul senso 
del progresso, sulle condizioni della pace, 
sul rapporto tra tecnica e vita. Significa 
chiarire in che senso l’umanesimo europeo 
possa ancora rappresentare una proposta 
per il XXI secolo, tenendo insieme libertà, 
limite, responsabilità, cura. Non come 
nostalgico ritorno al passato, ma come 
elaborazione di una forma di civiltà all’al-
tezza delle trasformazioni in corso: digitali, 
ecologiche, demografiche, geopolitiche. Se 
questo è vero, allora si pone una domanda 
concreta e politica: è immaginabile, nel 
primo semestre del 2026, una conferenza 
straordinaria dei capi dei governi europei 

E' ora che l'Europa decida                 
che cosa vuole essere 



PAGINA 16                                                                                          INCONTRO PER UNA CHIESA VIVA 

che ponga all’ordine del giorno la visione 
del mondo europea? Non un vertice tecni-
co, non l’ennesima trattativa su parametri 
e competenze, ma un momento esplicita-
mente dedicato a interrogarsi sul destino 
europeo? Un luogo in cui l’Europa accetti 
finalmente la sfida di Esopo: smettere di 
raccontare quanto è stata grande, e prova-
re a mostrare, qui e ora, che cosa può 
ancora diventare. Hic Rhodus, hic salta. Per 

l’Europa, il tempo del salto è arrivato. 

Mauro Magatti 
Fonte: Avvenire 

 
Il dovere di immergerci 

nel nostro tempo 
Il cristianesimo è l’umanesimo dell’attesa, 
l’attesa dell’inedito, di Chi ha promesso 
che sarebbe tornato. Non possiamo per-
metterci di vivere nel ricordo di "tempi 
migliori". «La sua era una concezione del 
tempo diversa, particolare, quella che fa 
dire: ‘Ai miei tempi!’. Non è il nostro 
tempo, questo? … Non c’è niente di peg-
gio dell’essere figliastri del proprio tem-
po. Non c’è sorte peggiore di chi vive in 
un tempo non suo. Li riconosci subito: 
negli uffici del personale, nei comitati di 
partito, nelle sezioni politiche dell’eserci-
to, nelle redazioni dei giornali, per strada. 
Il tempo ama soltanto chi ha generato, 
ama i propri figli». Sono parole di Vasilij 
Grossman, in Vita e Destino, uno dei 
romanzi-capolavoro del Novecento. Una 
meditazione sul tempo particolarmente 
adatta in questo trentuno dicembre, quan-
do il tempo-kronos ci invita a riflet-
tere sul tempo-kairos, sul senso di un 
tempo che finisce davvero mentre un altro 
tempo continua, davvero, come sempre. 
La tentazione di essere figliastri del tempo 
è particolarmente forte ed efficace duran-
te i tempi difficili, ancora di più per chi ha 
conosciuto tempi belli e buoni in passato, 
e quindi forte diventa l’attrazione dell’il-
lusione di rifugiarsi nel paese di ieri, quel-
lo che non c’è più ma che ci promette 
ancora qualche piccola consolazione. Oggi 
i cattolici, ma anche chi ha creduto alle 
grandi narrative sociali e politiche del 
Novecento, sono particolarmente cattura-
ti dalla tentazione di dire e vivere ‘ai miei 
tempi!!’; e quindi auto-condannarsi a 
vivere sfasati, fuori tempo, da reduci, 
ospiti. Si rifugiano nelle famiglie di ieri, in 
quelle chiese piene, in un ambiente da ‘i 
migliori anni della nostra vita’, e così si 
scordano che gli unici ‘anni migliori della 
nostra vita’ sono questi che abbiamo qui 

ed ora, che l’unico giorno migliore è oggi: 
il resto è vanitas, vento, illusione, sebbe-
ne siano tutte cose umane. Di questo 
2025 restano molte guerre, qualche 
speranza di pace, una terra che sof-
fre sempre di più e noi con essa. 
Resta il Giubileo che è stato un tempo 
speciale per molti cattolici. Ma, giunti alla 
fine, possiamo anche dire che è stata una 
occasione sfruttata solo in parte, se con-
frontiamo quanto abbiamo vissuto al senso 
biblico del giubileo, e cioè la liberazione 
di schiavi, la cancellazione di debiti, il 
riposo e la restituzione della terra. Di 
schiavi liberati ne abbiamo visti pochi, di 
debiti (pubblici e privati) rimessi ancora 
meno, e la terra in questo 31 dicembre 
rifiata meno di quanto già poco rifiatasse il 
1° gennaio. Quelle del giubileo bibliche 
sono dimensioni economiche, politiche e 
sociali fondamentali per le molte crisi del 
nostro tempo, dimensioni collettive che 
sono rimaste molto sullo sfondo del no-
stro giubileo, centrato più sul culto e su 
atti individuali. Di questo anno, poi, re-
stano gli ultimi mesi di Papa Francesco, la 
sua profezia, la sua morte, e l’arrivo di 
Papa Leone. Restano le ultime parole forti 
preparate da Francesco per la Pasqua, che 
non potè leggere personalmente, e che 
sono diventate così un suo testamento: 
«Nessuna pace è possibile senza un vero 
disarmo! L’esigenza che ogni popolo ha di 
provvedere alla propria difesa non può 
trasformarsi in una corsa generale al riar-
mo»; e poi continuava: «Faccio appello a 
tutti quanti nel mondo hanno responsabi-
lità politiche a non cedere alla logica della 
paura che chiude, ma a usare le risorse a 
disposizione per aiutare i bisognosi, com-
battere la fame e favorire iniziative che 
promuovano lo sviluppo. Sono queste le 
“armi” della pace». L’Europa, gli USA, e 
buona parte del mondo sono andate nella 
direzione opposta (riarmo) a quella auspi-
cata da Francesco (disarmo). Quelle stesse 
autorità mondiali convenute, magari sin-
ceramente, ad onorare il papa nel giorno 
del suo funerale, hanno poi deliberato una 
enormità di miliardi in nuove spese mili-
tari, tradendo così il suo ultimo testamen-
to. Sono diventati «amministratori di pau-
re», e non quegli «imprenditori di sogni» 
che Francesco proponeva ai giovani di 
Lisbona nel 2023. E quando mancano i 
sogni buoni, gli amministratori di paure si 
trasformano, presto o tardi, in manager di 
incubi collettivi. Dino Buzzati nel suo 
romanzo Il deserto dei Tartari, del 1940 - 
tempo di guerre in Europa - ci narra la 

vita del sottotenente Giovanni Drogo, che 
trascorre la sua intera vita nella «Fortezza 
Bastiani», ai confini estremi dell’impero. 
Una vita spesa con i suoi soldati in attesa 
di un nemico che sarebbe dovuto arrivare. 
Passano molti anni, ma del nemico nessu-
na traccia. I militari erano alimentati dalla 
speranza di veder apparire da un momen-
to all’altro le truppe nemiche all’orizzon-
te del deserto, e così poter ridare nuovo 
splendore e centralità politica alla Fortez-
za Bastiani, dal glorioso passato ma ormai 
decaduta per mancanza di nemici e di 
guerre. Non è difficile vedere nella For-
tezza Bastiani l’Europa di oggi, un antico 
castello decaduto, i cui militari si prepara-
no e riarmano in attesa di un nemico che, 
sperano, prima o poi dovrà arrivare. Ma, 
nel romanzo di Buzzati, un giorno un sol-
dato (Giuseppe Lazzari), al rientro da una 
pattuglia, non pronuncia la parola d’ordi-
ne e viene ucciso dalla sentinella, che ese-
guì le regole della fortezza nonostante lo 
avesse riconosciuto. In quella Fortezza 
inutile, non avendo cose serie da fare, si 
era sviluppata una vera nevrosi attorno 
alle regole formali e complicate sulla 
‘parola d’ordine’, come accade quasi sem-
pre nelle istituzioni inutili. E così, in atte-
sa di una guerra che non arrivava mai 
dall’esterno, quei soldati frustrati iniziaro-
no ad ammazzarsi tra di loro. Una profe-
zia letteraria che oggi ci parla, ci dovrebbe 
parlare molto. Nel mondo romano l’inizio 
del nuovo anno era sotto la protezione di 
Giano, il dio bifronte, la divinità italica 
degli inizi e dei passaggi (iauna: porta), il 
padre di tutti i mattini. Quel mondo lon-
tano sapeva che il nuovo è profondamente 
inscritto nel vecchio, da qui il carattere 
bifronte della divinità. Ciò che inizia è la 
continuazione di ciò che è appena stato. 
Eppure gli uomini e le donne in ogni co-
minciamento sperano in qualcosa di mi-
gliore, che ciò che non è ancora accaduto 
finalmente accada. Auguri che sono un 
intreccio di illusione e di speranza, come 
la vita - un buon intreccio. Il cristianesimo 
ha fatto del primo gennaio una festa di 
Maria, la ianua coeli, per mettere sotto il 
suo sguardo buono l’inizio del tempo nuo-
vo. Il cristianesimo è l’umanesimo dell’at-
tesa, l’attesa dell’inedito, di Chi ha pro-
messo che sarebbe tornato. Buon 2026: 
auguri di viverlo da figli e figlie del nostro 

tempo. 

 
Luigino Bruni 

Fonte: Avvenire 


